$.a confesion PBautista de
fe be Londres de 1689

Preparada por los

Ancianos p hermanos
De

fHluchas congregaciones de
crigtianos

(Bautizadog por profesion de fe)
En Londres p el resto de Inglaterra.

“Con el corason ge cree para justicia, pero con [a boca ge
confiesa para salbacion” (Romanos 10:10).

Con

El Catecismo PBautista

Que es

dAna PBrebe Instruccion

en

Fos Principios de [a Religion Cristiana.

“Egcudrifiad lag Escrituras” (FJuan 5:39).

“Cstas son las cosas que crertamente son
crefdas entre nosotros”

1



INDICE GENERAL

PROLOGO GENERAL.......coiiiiiii i, 3
1. LA CONFESION BAUTISTA ..ot 4
O INAICE. .o, 5
e Introduccion general a la importancia de credos y
confesionesdefe........ccooiiiiiii 6
e Historiade laConfesion ..............coovvviiiiiin. 15
e Prologo Original..............coooiiiiiii 22
e Cuerpo doctrinal de la confesion.......................... 26
e Declaracion final de los firmantes de la confesion......67
2. EL CATECISMO BAUTISTA. .. i, 70
O INAICE. .o 71
e Introduccion al uso de los catecismos..................... 73
e Historiadel catecismo............cccovviiiiiiiiiiiiinn, 82
e PrologoOriginal...............cooiiiiii 85
o CUErpo CateqUBtICO. ......covveiiiie i 86
3. APENDICES: ... ..ottt 104
e Una defensa del credo-bautismo(apéndice original)......104
e Una breve explicacion de nuestro Congregacionalismo.116
e COmMo observar el diadel Sefior.........ccccveeeenviinnn.. 135
o Lostrespactosde DIOS........coviiiiiiiiiiii e, 142
o Credos CcatOliCoS. ......c.oovvniiiiii i, 161
e 5 principios Bautistas.............cooeeiiiiiiii 164



Prologo

Se ha hecho un esfuerzo para reunir en las siguientes paginas los dos
documentos doctrinales mas importantes y basicos de los Bautistas
Particulares. ElI material estaba a mano para completar el volumen, con
excepcion del catecismo que tuvo que ser traducido por un hermano de la
congregacion “Sola Scriptura” (Lima-Per0), la traduccion usada para la
confesion es la de la editorial peregrino que es una fiel traduccion de la
confesion inglesa.

Hay otros documentos doctrinales importantes para un delineamiento mas
profundo de las doctrinas bautistas particulares gue no se han afiadido en
este libro debido a la intencion propia del tal. Dichos escritos son: La
confesion de 10 puntos de Jhon Spilbury, la primera confesion bautista de
1646, el apéndice de la primera confesion bautista de 1646 por benjamin
Coxe, “Un catecismo Ortodoxo” que es una revision del catecismo de
Heidelberg hecho por Hércules Collins y “Un discurso de los pactos que
Dios hizo con los hombres ante la ley” por Nehemias Coxe.

Sin embargo este volumen presenta todo el material minimo necesario para
familiarizarnos con la posicién doctrinal de los Bautistas Reformados y con
suplementos que nos ayudaran a comprender su importancia, su uso y su
historicidad.



¥ .a confesion bautista de
fe be Londres de 1689

preparada por [os

Ancianos p hermanos

e

fHluchas conqreqaciones de
crigtianosg

(bautizados por profesion de fe)

En Londres p el resto de
Inglaterra.

“Con el corazon se cree parva justicia, pero con la boca se
confiesa para salbacion” (Romanosg 10:10).

Jmpresa en el atio 1677



INDICE DE LA CONFESION

— Introduccion General

— Historia de la Confesion

— Al juicioso e imparcial
lector.

1. De las Santas Escrituras

2. De Dios y de la Santa
Trinidad

Del decreto de Dios
De la creacion
De la divina providencia

De la Caida del hombre, del
pecado y su castigo

R

7. Del pacto de Dios

8. De Cristo el Mediador

9. Del libre albedrio

10. Del llamamiento eficaz
11. De la justificacion

12. De la adopcion

13. De la santificacion

14. De la fe salvadora

15. Del arrepentimiento para
vida y salvacion

16. De las buenas obras

17. De la perseverancia de
los santos

18. De la seguridad de la
gracia y de la salvacion

19. De laley de Dios

20. Del evangelio y del
alcance de su gracia

21. De la libertad cristiana y
de la libertad de conciencia

22. De la adoracion religiosa
y del dia de reposo

23. De los juramentos y
votos licitos

24. De las autoridades civiles
25. Del matrimonio
26. De laIglesia

27. De la comunion de los
santos

28. Del bautismo y la Cena
del Sefor

29. Del bautismo
30. De la Cena del Sefnor

31. Del estado del hombre
después de la muerte y de la
resurreccion de los muertos

32. Del Juicio Final

— Declaracion final de los
firmantes de la confesion



Introduccion General a la Importancia de
Credos y Confesiones?

¢, Por qué deberia mi iglesia o su iglesia mantener una confesion de fe?

Con demasiada frecuencia se asumen las respuestas a las preguntas mas
importantes. No debemos simplemente asumir que es bueno mantener
una confesion de fe, debemos estar convencidos a la luz de la palabra de
Dios y en el mejor uso de nuestra razon para dar cada paso con firmeza
al suscribirnos, mantener o rechazar una confesion.

Objeciones Regulares

Muchos cristianos el dia hoy reaccionan en contra de credos, catecismos y
confesiones. jEllos asocian esto con formalismo o Roma! Sin tomarse el
tiempo de analizar el concepto de lo que estan rechazando, cayendo en el
juego farisaico de tener celo pero no ciencia. Y rechazan a todos aquellos
que ostentan un credo, catecismo o confesion. jQue terrible actuar por
simples prejuicios a cerca de los credos!

James Bannerman identifica las dos objeciones mas serias respecto a las
confesiones:

e En primer lugar, los estandares subordinados han sido objetados, como
composiciones al margen de la Unica y suprema autoridad de la
Escritura como la regla de fe, militando en contra de la absoluta
suficiencia y perfeccion del volumen sagrado.

e En segundo lugar, los estandares subordinados, han sido objetados,
como una presuncion de autoridad por parte de la iglesia sobre quienes
no pertenecen a ella, y de imposicion de restricciones ilegitimas sobre
la libertad cristiana de sus miembros.

Pero ;Hacer estas objeciones tiene alguna legitimidad? Solo si...

e Si las confesiones impugnaran la Unica supremacia y suficiencia de la
Escritura.

e Si éstas infringieron la libertad de los cristianos en Cristo.

Solo entonces, los credos, catecismos y confesiones podrian ser malos.
Ciertamente, la Biblia ensefia acerca de la libertad de los cristianos en
Cristo (1 Pe 5:3; 1 Cor 7:22-23) y ciertamente, la Biblia ensefia la Unica
supremacia y suficiencia de las Escrituras (2 Tim 3:14-17).

Combinaré mi respuesta a las objeciones generales que Bannerman
identifico en tres puntos.

! Todo este material ha sido tomado de la primera parte del manual sobre la CBL 1689 del Seminario
Bautista Confesional del Ecuador (SCBE) pero ha sido resumido y parafraseado en muchas partes,
asi como se le ha incluido algunas reflexiones que no eran parte del material.

6



I. Las Confesiones de fe no infringen la Gnica autoridad de la Biblia, ni
la Libertad Cristiana

La Escritura debe mantenerse siendo la tnica norma de fe y de vida. En esto,
estoy de acuerdo con el objetor. El objetor propone: Si la iglesia adopta
una confesion de fe y la impone a sus miembros, entonces la Biblia ya no
sera la Unica autoridad. Esto suena plausible.

La respuesta involucra una distincion crucial. { Qué gueremos decir cuando
Ilamamos a las Escrituras nuestra Unica autoridad? Pues nos referimos a
que es nuestra Unica autoridad divina. No nos referimos a negar toda
autoridad humana. La misma escritura enseiia la legitimidad de la
autoridad humana en la familia (Ef. 6:1-4), el estado (Rom 13:1-7) y la
iglesia (Heb 13:17).

Las Confesiones son expresiones de la autoridad que Dios ha dado
oficialmente a la iglesia para ensefiar la Palabra de Dios (Mt. 18:17; 1
Tim. 3:15). Estas son promulgadas por una autoridad humana legitima.
Solo donde la autoridad divina se atribuye a los credos y las tradiciones
de la iglesia, se infringe la Unica autoridad de la Escritura.

La distincion entre la autoridad divina y la autoridad humana, también
muestra porqué los credos no infringen la libertad cristiana.

¢Las reglas de la familia, el estado o la iglesia infringen la libertad Cristiana?
No, adecuadamente ejercidas, cada uno tiene sus propias reglas y leyes
que no estan literalmente contenidas en la Escritura (pero si dentro de los
parametros de la Escritura) y la libertad cristiana no es infringida.

Por otra parte, la suscripcion a un credo es y debe ser voluntaria. Unirse a
una iglesiay suscribirse a su confesion debe ser voluntario, la iglesia debe
ensefiar lo que dice esta confesion y cada miembro analizandolo a la luz
de la escritura puede optar por aceptarla 0 no. En nuestro pais es
voluntario, esto es, no recibe una sancion civil por no suscribirse a cierta
confesion de fe (como lo pudo haber sido en antafio). La queja que los
credos infringen nuestra libertad personal es también, por esta razon,
infundada.

Ademas, la Confesion de fe de Bautista ensefia a cerca de la libertad de
conciencia (Cap 21:2) y de la autoridad autoritativa, final y superior de
la Escritura (Cap. 1:10)

IlI. Las confesiones no menoscaban la suficiente autoridad de la
Escritura.

La Objecion: Las confesiones, ¢no impugnan la suficiencia de la Escritura?
En otras palabras, las confesiones ¢no son una negacion de la perfeccion
de la Escritura? La Admision: jCreemos en la suficiencia de la Escritura
como se indica en nuestra propia confesion! (cap. 1: 6a)

Segun 2 Tim 3:15-17, que es un pasaje clave a cerca de la suficiencia de la
Escritura, priva a los pastores o cristianos de poner el mensaje de la

Escritura en sus propias palabras? La predicacion, ensefianza u oracion
7



sin utilizar las palabras exactas de la Escritura en un orden consecutivo,
¢Constituye una negacion a la suficiencia de la Escritura? Por supuesto
que no, esto destila la Escritura. No ailadimos las naranjas dentro del vaso
cuando preparamos jugo de naranja. Incluso, nosotros no impugnamos la
suficiencia de la Escritura cuando predicamos, ensefiamos o confesamos
de ellas en nuestras propias palabras. La suficiencia de la Escritura es Su
suficiencia como un recurso dado por Dios al hombre, para predicar,
ensefiar, cantar, orar y confesar.

III. Rechazar todas las confesiones es “auto-contradecirse” y ‘“auto-
refutarse”.

El Anti-confesionalismo es auto-contradictorio y algunas veces hipdcrita,
¢por qué? Porque Aquellos quienes rechazan los credos, en realidad si
tienen credos. El que dice: “No credos, solo Escritura”, tiene un credo.

Toma a la persona que dice “No credos, solo Cristo”... ;Cual es la primera
pregunta que podriamos hacer a esta persona? ;Qué (quién es) entiende
por Cristo? jY en el momento que responda estara dando su credo!

Un anti-confesionalista puede pensar que podria afirmar: “Yo no tengo
credos en lo absoluto” jPero el rechazo a tener un credo, es ya en si mismo
un credo!

Berkhof sefala:

Toda iglesia tiene sus dogmas. Incluso, las iglesias que constantemente
los censuran, en efecto, los tienen. Cuando ellos dicen que quieren una
cristiandad sin dogmas, ellos estan declarando un dogma, a través de
dicha afirmacion.

Beneficios de una confesion de Fe

|. Para un rapido reconocimiento del error.

Los errores y herejias han demandado la formulacion de credos en la iglesia.
La herejia a menudo pretende creer en Cristo y la Escritura. Por lo tanto,
requerir creer en Cristo y la escritura ha sido insuficiente para distinguir
la verdad del error.

El periodo apostolico de la iglesia confirma esto. La formulacion de credos
comienza en el propio Nuevo Testamento. Las profecias del NT indican
que surgirian herejias satanicas -Cristianismo Falsificado- (1 Jn 4:1f; 2
Jn 7; 2 Tim. 3:1-9). Esto requiere que tales herejias sean claramente
expuestas. (2 Tim 1:13-14; Tit 1:9). Por lo tanto, el NT registra el
comienzo de la formulacion de credos en respuesta a la herejia. En varios
pasajes la revelacion temprana es reafirmada en un sentido premeditado
para reprender la hergjia.

1) El Gnosticismo distingui¢ entre la materia (carne) y el espiritu celestial
de Cristo. La confesion temprana del evangelio es que Jesus es el
Cristo, el Hijo de Dios e hijo del Hombre. (1Jn4:2-2Jn7)

8



2) El error judaizante que la circuncision es necesaria para la salvacion,
también es reprendido. El concilio de Jerusalén afirma con mas
claridad que los gentiles no necesitan ser circuncidados (Hechos 15).
iLa iglesia no se construye sobre Cristo y la circuncision, sino solo en
Cristo! Pedro dijo en Hechos 15:11 *“ Antes creemos que por la gracia
del Senor Jests seremos salvos, de igual modo que ellos..”

3) EI NT contiene credos germinales. El “Un Dios, una fe, un bautismo”
de Ef. 4:4-6 es un credo germinal. El tipo de resumenes doctrinales
los cuales componen credos y confesiones se pueden ver en las
“palabras fieles” o las “declaraciones de confianza™ de las epistolas
pastorales. Cf. 1 Tim 1:15; 3:1; 4:9; 2 Tim 2:11; Tit 3:8.

Este ataque herético no ceso con el cierre del NT, ni cesé el deber de la
iglesia de confesar la verdad en contra del error.

e Laherejia arriana condujo a la iglesia a clarificar la deidad de Cristo y
la trinidad. Los arrianos reclaman creer a su manera en cada versiculo
de la Biblia citado en contra de ellos. Los Nicenos utilizan términos
no biblicos (trinitas; homoousias) para refutar y excluir a los arrianos.

e EIl apolinarismo y otras herejias obligaron a la iglesia a aclarar la
doctrina de la persona de Cristo en el Credo de Calcedonia. El fue el
unico sin pecado, engendrado del Padre antes de todas las edades, con
dos naturalezas distintas. Esta “Union Hipostatica” no es una frase
biblica, pero encarna las ideas biblicas. .

e La herejia romana fue resistida por los credos de la Reforma, que
ensefian las doctrinas de sola Escritura, sola gracia, sélo Cristo, sola fe
y Solo a Dios la Gloria.

Una confesion ayuda a mantener la pureza de la iglesia y de su membresia.
(2 Cor 6:14). Sin una confesion no hay un estandar bajo el cual “llamar
a cuentas” a creencias o ensefianzas erradas. Una iglesia sin una
confesion estara en apuros para excluir el error o a un falso maestro
astuto.

Il. Para fomentar nuestra unidad espiritual y comunidn cristiana.

La unidad de la iglesia es de suma importancia en el NT (Ef. 4:1-15; Fil.
1:27). La unidad de la iglesia requiere una confesion porque los acuerdos
doctrinales son cruciales para la unidad (1 Cor 1:10; 1 Tim 6:3-6). En
profundidad, la unidad spiritual en la iglesia, requiere que haya unidad en
la verdad. A lavez, esto requiere que la iglesia esté de acuerdo con cual
es la verdad. Tal acuerdo requiere que la iglesia mantenga y adopte
confesiones de fe,

El compaierismo Cristiano es construido sobre el conocimiento (2 Juan).

La comunion es limitada hasta que estemos realmente convencidos de que
una persona o iglesia es genuinamente cristiana. Las sospechas destruyen
la comunion (Jos 22:10-34)!



Esto no deja lugar para negarse a dar prueba que somos discipulos a otros
cristianos (2 Cor 3:1). Dada la naturaleza sutil y engafosa de la hergjia,
la vindicacion del ministerio de la iglesia requiere una confesion de fe.

Como diria Nehemias Coxe: “No puede haber paz evangélica sin verdad ni
comunion de los santos sin un acuerdo en los principios fundamentales
de la religién cristiana?".

Responsabilidades del uso de una Confesion

. Suscribirse correctamente a la Confesion®.
La suscripcion confesional emplea tres términos principales en su
nomenclatura: absoluta/estricta, completa/total y suelta/parcial.

La suscripcion absoluta/estricta indica que se cree fielmente que cada
palabra de la confesion es verdadera en el sentido que ella expresa (toda
ella) lo que creemos sin posibilidad de disentir en la aplicacion de alguna
palabra, frase o aplicacion de la confesion (evidentemente los primeros
bautistas tenian una suscripcion estricta, pues ellos fueron los redactores).

La suscripcion suelta/parcial indica que solo se toman algunos parrafos o
parametros de la confesion sin necesidad de tomarla en su conjunto, por
ejemplo podria decirse que tenemos una suscripcion suelta a la confesion
de Westminster (presbiteriana) pues solo tomamos algunos de sus
capitulos y parrafos como doctrinalmente sanos y asi etc.; mas esto no
nos gana el apelativo de presbiterianos pues no creemos en su Cuerpo
completo de doctrinas.

La suscripcion completa/total es la que los Bautistas Particulares
(Bautistas Reformados o Bautistas Puritanos) han adoptado (la posicién
media). Solo la suscripcion total o completa tienen valor “nominal”, esto
es, derecho a identificarse con alguna tradicion y portar el nombre de
dicho grupo.

Tengamos en cuenta algunas cosas que la suscripcién completa no significa.

En primer lugar, no insiste en que todas las ensefianzas de la Confesion
son de igual importancia para la unidad de todos los miembros de la
iglesia, con otras iglesias 0 miembros de otras iglesias (asi como no todas
las ensefianzas de la Biblia son de igual importancia, no todas son el
fundamento salvador). El subscriptor completo reconoce que algunas
doctrinas son mas fundamentales que otras, de acuerdo con el ejemplo
biblico. Positivamente, el suscriptor completo cree que al profesar que la
Confesion es su confesion, él esté suscribiendo a todas las doctrinas en la
confesion. Todos forman parte del sistema de doctrina.

2 Vindiciae Veritatis, vi, del prefacio no enumerado. - Citado por Sam Renihan en "De la Sombra a
la Sustancia” pg. 180.
8 La seccion 1y I es tomada casi en su totalidad de “;Qué es la "suscripcion completa™? por el Dr.
James M. Renihan”, aunque con modificaciones, parafraseo y ampliaciones. Puede consultar el
original aqui: http://www.arbca.com/arbca-constitution (en el apéndice 1)

10



http://www.arbca.com/arbca-constitution

En segundo lugar, la suscripcion completa no requiere la adopcion de cada
palabra de la Confesion (Pues puede creer que hay palabras mas
adecuadas). Pero cree positivamente todas las doctrinas (conceptos) o
ensefianzas de la Confesion. Es posible que un individuo, una iglesia o
una asociacion sean cautelosos con respecto al lenguaje utilizado para
expresar una doctrina especifica sin negar la doctrina que la redaccion
busca definir. La suscripcion completa adopta honestamente todas las
doctrinas expresadas en la formulacién confesional.

Ahora, ¢por qué no cambiar, entonces, esas partes de la confesion en las
cuales no estoy de acuerdo? O ¢por qué no escribir una nueva?, estas
cosas son posibles y no son reprochables. Puedes muy bien escribir una
nueva confesion para tu Iglesia, o basarte en la confesion bautista para
hacer una nueva para eliminar alguna doctrina o solo para cambiar alguna
fraseologia. Pero debes recordar algunas cosas:

1. La Confesion Bautista 1689 es un documento histdrico y sistematico,
como tal debe permanecer sin cambios. Este nos conecta con la
reforma e histéricamente nos ganaria el apelativo de reformados.

2. Yavimos que algunas disensiones en sus aplicaciones, sin que afecten
en la doctrina, son posibles y aceptables.

3. Sivarias algun parrafo o sentencia, ya no podrias llamarte un “Bautista
Reformado” y debieras usar algiin otro nombre.

4. Situvieras algun afadido que hacer, o sefialar alguna disension (segun
como hemos sefalado anteriormente), muy bien puedes afnadir
apendices a ella donde especifigues, aumentes o disientas, sefialandolo
como una particularidad de tu congregacion.

En todo aspecto el modificar la confesion es innecesario 0 hay mejores

opciones (los apéndices particulares) para ello.

I1. ¢ La suscripcion completa implica una uniformidad de bloque?

Bueno, la respuesta es que no, tomemos como ejemplo a los Bautistas
Particulares, aun en los tiempos del desarrollo de su confesidn tenian
diferencias pero eran diferencias que no afectaban al desarrollo de
ejercicio en la piedad y la coherencia doctrinal.

Cuestiones como la escatologia, siempre y cuando estén sujetas a las bases
escriturales presentadas en la confesion, la salvacion de los infantes, el
lapso de tiempo de cada dia de la creacion o la persona del Anticristo.

En cuanto a la salvacion de los infantes es un tema de mucha prudencia por
lo dificultoso del caracter humano, mas cuando la confesién dice algo al
respecto debemos entenderlo como un aplicativo de lo que ensefia todo
ese capitulo respecto a la salvacion en general. De Igual manera con la
persona del Anticristo. Pero en la cuestion de los primeros dias debemos
admitir (asi como en la cuestion de los altimos dias, escatologia) que es
necesaria la paciencia y confesar que es conforme a lo que dice la

11



escritura y que es necesario estudiarla para entender mas correctamente
lo que dicen.

Maéas no se puede renunciar a la sustancia doctrinal de ningun capitulo o

parrafo de la confesion sin renunciar a ser un Bautista Particular.

Il1l1. La ensefianza constante de la confesién y otros simbolos de la

confesion adoptada.

Si nos suscribimos completamente a una confesion debemos entonces

procurar su estudio en la congregacion, no solo para fomentar la
conciencia de quienes somos sino también para nutrir al pueblo de Dios
en doctrinas esenciales y practicas de nuestra fe cristiana.

Si nos suscribirnos a la 2CFBL1689, no solo tenemos a esta confesion como

Si

medio de instruccion sino también a la Primera Confesion de Fe Bautista
1646 con su respectivo apéndice, también el Catecismo Bautista llamado
también Catecismo de Keach y al valiosisimo Catecismo Ortodoxo que
es una revision del Catecismo de Heidelberg modificado por Hércules
Collins. Todos estos son materiales valiosos y de necesaria ensefianza en
la congregacion.

nos suscribimos a esta hermosa tradicion bautista, estaremos en la
obligacion de recurrir primariamente a la bibliografia subyacente a estos
documentos a fin de entenderlos correctamente en sus declaraciones y
exegesis, sin necesidad de estar de acuerdo con todo lo que algun material
subyacente sefiale. No todos los textos citados son meros textos prueba
por obviedad sino que muchos de ellos tienen toda una exegesis detras de
ellos y nos llevan a comentarios biblicos puritanos y hasta a los padres de
la Iglesia.

Algunos de esos materiales son los siguientes:

o Truth's Victory Over Error: A Commentary on the Westminster
Confession of Faith

o Matthew Poole's Commentary

o Annotations on the Pentateuch, or the Five Books of Moses, The
Psalms of David, And, the Song of Solomon by Henry Ainsworth.

o The Marrow of Theology: William Ames (hay en Espaiol)

o A scriptural exposition of the baptist catechism: Benjamin
Beddome. Una obra posterior pero oficial.

o Las tres obras de Thomas Watson que son una exposicion del
catecismo menor de la Westminster, aunque esta es una obra
posterior aporta mucho en la Teologia que manejaban los bautistas
del siglo XVI, va recomendada por Spurgeon.

o Dictionary of Latin and Greek Theological Terms: Drawn
Principally from Protestant Scholastic Theology by Richard Miiller
(Un trabajo moderno bastante util)

12



Asi no solo se trasmitira nuestra historia y se nutrira las almas de la iglesia
sino que también con honestidad los asistentes podran juzgarnos y
permanecer o irse conscientemente de nuestras congregaciones
favoreciendo esto a la pureza de la iglesia.

V. Conclusioén.

En conclusion, hermanos, seamos hombres de palabra cuando nos
suscribimos a una Confesion. Para usar los terminos de Pablo,
recordemos que lo hacemos a los ojos de Dios y de nuestro Rey
Jesucristo. Para usar las palabras de nuestros hermanos del siglo XVII,
"poseamos Yy adoptemos solemnemente". No se diga nunca de nosotros
que jugamos al hipocrita en los asuntos mas importantes de la vida: las
doctrinas contenidas en la Sagrada Escritura, “la menor de las cuales es
mas valiosa que nuestras vidas”.

Tomemos estas cosas que son "Seguras y Ciertamente creidas entre
nosotros™ y asegurémonos de que eso es exactamente lo que son: Seguras
y Ciertamente creidas entre nosotros. Nadie debe reprocharnos por ser
sinceros y honestos. Debemos mantener nuestra Confesion con humildad,
reconociendo que no es la Biblia, y es sélo un estandar subordinado. Pero
la adoptamos en su totalidad porque estamos convencidos, en la medida
de nuestras posibilidades, de que refleja las ensefianzas de la Biblia. Que
Dios sea honrado en nuestra verdadera aceptacion de este gran y viejo
documento. Ahora diremos algunas cosas de por queé su iglesia deberia
adoptar la 1689.

¢POR QUE SU IGLESIA DEBERIA ADOPTAR LA CONFESION
BAUTISTA DE 1689?
Permitame concluir dando las razones por las cuales las iglesias locales
deberian adoptar la Confesion de Fe Bautista de 1689. Las iglesias
deberian adoptar la confesion de 1698, porque:

1) Esta no vela (disipa, oculta, ni disimula) las importantes diferencias
doctrinales. El deseo de algunos por tener menos especificidad en las
confesiones, vela (disipa, oculta, disimula) importantes diferencias
entre ellos y el resto de iglesias, y muy generalmente entre ellos y lo
que su propia iglesia local cree en su conjunto. Aungue los que no
estan de acuerdo con ella puede que no estén ocultando
deliberadamente estas diferencias.

2) Es un depdsito (repositorio) de las grandes doctrinas de la ortodoxia
cristiana, en relacién con las Escrituras, la Trinidad, y la persona de
Cristo.

3) Sus distintivos son biblicos. Su enfoque Cristiano ortodoxo e histérico
respecto a Dios, la trinidad, Cristo y la escatologia altamente credales
y universales. Su Perspectiva reformada de los decretos divinos, la
salvacion, los sacramentos y la ley y el evangelio son finos, certeros y

13



exquisitamente escolasticos. Su perspectiva puritana de la adoracién,
la libertad cristiana y la libertad de conciencia son biblicas. Y por
ultimo, su enfoque bautista respecto a los pactos divinos, la
eclesiologia y el bautismo son profunda y sustancialmente biblicos y
Cristocentricos.

4) Esta identifican los verdaderos origenes historicos de la mayoria de
los bautistas. La mayoria de los bautistas descienden de las raices de
los bautistas particulares. Existen importantes diferencias historicas
entre los Anabautistas, Bautistas Generales y Bautistas Particulares.

5) Esta provee un adecuado estandar para los lideres de la iglesia y
miembros maduros aptos para ensefar, asi como una maravillosa
herramienta para la instruccion. La confesion de 1689, provee un rico
tesoro de verdad delante de los nuevos miembros, como una meta para
su madurez cristiana.

Los Distintivos Teologicos de la
Confesion Bautista de 1689

La Ortodoxiahistorica

La Teologia Reformada

Principios
Bautistas

14



Historia de la Confesion Bautista de fe
1689*

En Inglaterra, durante la década de 1630 y de 1640, surgieron de la Iglesia
Anglicana grupos separatistas Ilamados puritanos de los cuales algunos
se volvieron presbiterianos, otros congregacionalistas y otros bautistas.
Sus primeros afnos de existencia se caracterizaron por repetidos ciclos de
persecucion por parte del Parlamento y la religion oficial del pais. El
infausto Codigo de Clarendon fue adoptado en la década de 1660 para
aplastar todo disenso de la religion oficial del estado. Los periodos de
rigurosa aplicacion y los intervalos de relajamiento de estas leyes
coercitivas angustiaban a presbiterianos, congregacionalistas y bautistas
por igual.

Los presbiterianos y congregacionalistas no sufrieron menos que los
bautistas bajo este acoso. Su frente unido en un acuerdo doctrinal fue una
de las razones principales de su relativo éxito al resistir la tirania
gubernamental. Todos los presbiterianos se mantuvieron fieles a la
Confesion de Westminster de 1647. Los congregacionalistas adoptaron
practicamente los mismos articulos de fe en la Declaracion de Savoy de
1658. Tiempo después harian lo mismo los Bautistas particulares (en
1677), que aunque teniendo desde antes su propia confesion (1644)
prefirieron procurar mostrar la mayor unidad con sus hermanos y
aprovechar lo biblica y hermosamente estructurado de estas nuevas y
sanas confesiones.

A continuacion daremos un breve relato histérico de los principales
documentos que usaron los Bautistas particulares tanto para su vida como
para la edicion final de la Confesion de fe de Londres de 1689.

La Primera Confesion de Fe de Londres de 1644

Los bautistas estaban preocupados de demostrar a todos que sus
convicciones doctrinales habian sido, desde el principio, ortodoxas y
también en gran medida idéntica a las convicciones de los puritanos que
les rodeaban. Con el fin de hacer esto, buscaron los mejores medios
disponibles por medio de los cuales se pueda demostrar que sus opiniones
estaban de hecho estrechamente alineadas con las convicciones de las
otras iglesias alrededor de ellos. Lo hicieron mediante la emision de una
confesion de fe. Esta Primera Confesion de Londres de 1644, publicada
antes de la Confesion de Westminster, dependia en gran medida de los
documentos mas antiguos, lo cuales eran bien conocidos. Era su
propoésito el demostrar que no tenian ideas salvajes ni nuevas, sino que

4 Este es un resumen recopilatorio de diversos materiales como: La introduccion a la Confesion
bautista 1689 de Chapel Library; “Nuestra Historia” por el Pastor Eduardo Flores, “Confesando la fe
en 1644 y 1689 por el Pastor James Renihan.

15



compartia las mismas perspectivas teologicas basicas de las mejores
iglesias y ministros que les rodeaban. Probablemente la mejor y mas
detallada confesion disponible para ellos era la Confesion Verdadera de
1596, un documento que habia sido emitido por hombres de la estatura
del famoso comentarista de los libros de Moisés, Henry Ainsworth,
Alrededor del 50% de su confesion fue tomada directamente de este
documento mas antiguo. Ademas, se basaron en gran medida en un libro
Ilamado La Médula Teoldgica, escrito por un famoso e importante
puritano, William Ames. Reunieron este material de las fuentes
disponibles para ellos, para un propésito especifico: demostrar que tenian
mucho en comun con las iglesias y ministros que les rodeaban. Si, tenian
algunas diferencias, pero solo eran menores y no centrales. No eran
fanaticos de 0jos desorbitados decididos a derrocar a la sociedad, como
se decia de ellos. Al contrario, eran cristianos reformados, que buscan
promover los principios en los que la reforma habia sido construida y
llevarlos a su conclusion logica.

Asi es como debemos entender la aparicion de la Primera Confesion de
Londres en 1644. Era una herramienta de esclarecimiento para decir:
"Oigan, somos realmente como ustedes en casi todos los sentidos. No
somos como los anabaptistas de Munster. Somos como ustedes. Dennos
un descanso. Acéptennos por lo que somos. No nos rechacen solo porque
alguien mas, en otro momento y en otro lugar, hizo algunas cosas
realmente malas. Nosotros los rechazamos también. No somos
anabaptistas. Somos cristianos reformados”.

La Suscripcion a la Confesion no era una sutileza, era una proclamacion

sobria, seria y publica de que eran cristianos ortodoxos y que estaban

dispuestos a defender con la palabra lo que creian.

Una revision a la 1ra CBF de 1644, publicada en 1646

¢Funciond la confesion de fe de 1644 como prueba de sinceridad y
ortodoxia? Bueno, al parecer si, pues encontramos que sus oponentes ahora
comenzaron a notar que estaban alli. Habia varios hombres que parece que
se autoproclamaron una especie de "cazadores de herejes," los cuales
escribieron acerca de la confesion, que fue publicada por los bautistas. El
primero que debemos mencionar fue un hombre Ilamado Thomas Edwards.
En 1646, publico en tres partes separadas, una obra titulada “Gangrena, 0
Catalogo y descubrimiento de muchos de los Errores, Herejias, Blasfemias
y practicas perniciosas de los sectarios de este tiempo, ventilados y que
actuaron en Inglaterra en estos Gltimos cuatro afos . En la pagina 106 de
la primera parte de Gangrena, Edwards menciona la confesion de 1644, pero
no encuentra ninguna falta en ella, admitiendo que sus declaraciones son
como los de "las iglesias reformadas”, pero calificé de "fraude y falacia" la
intencion de ocultar lo que segun él era la verdad de las doctrinas bautistas.

Por lo menos la Confesion era ortodoxa. Cuando Stephen Marshall,
16



miembro de la Asamblea de Westminster, ataco a los bautistas en 1645, John

Tombes (que era un credo-bautista) le respondid sefialando esta confesion

como un medio de establecer la ortodoxia de Bautistas Particulares.

El Dr. Featly fue por un tiempo breve miembro de la Asamblea de

Westminster y un autoproclamado cazador de herejes. Dijo esto de la

Confesion de 1644:

Si damos crédito a esta confesion y al Prefacio de la misma, los que de entre
nosotros son marcados con ese titulo [es decir, Anabautista], no son ni
herejes, ni cismaticos, sino cristianos misericordiosos: sobre quien, a
traves de sugerencias falsas, la mano de la autoridad cay0 pesada,
mientras que la Jerarquia sigue de pie: no ensefian el libre albedrio; ni
el caer de la gracia como los Arminianos, ni niegan el pecado original
como los Pelagianos, ni rechazan el Magistrado como los Jesuitas, ni
sostienen la pluralidad de esposas con los Poligamos, ni la comunidad
de bienes como los Apostolici, ni van desnudos como los Adamitas,
mucho menos creen la mortalidad del alma con los Epicurios y los
Psicofanistas: y para este fin han publicado esta confesion de fe, suscrito
por dieciséis personas, en el nombre de siete Iglesias en Londres.

Las palabras de Featley son muy interesantes. El entendié exactamente lo

que los bautistas quisieron hacer al publicar su confesion: una manifestacion

sincera de lo que creian. Por supuesto Featley no les crey0, diciendo que:

"cubren un poco de veneno de ratas en una gran cantidad de azlcar, de
manera que no se lo pueda notar, porque, entre los cincuenta y tres
articulos de su confesion, no hay mas de seis, que pueden pasar como
una construccion justa: y en esos seis, ninguna de las posiciones mas
viles y odiosas, de las que esta secta esta rociada, se expresa'.

Pero el punto importante es este. A primera vista, uno de los mas fervientes
cazadores de herejes reconocié que las palabras que usaron eran
ortodoxas. Featley hizo seis criticas especificas de la Confesion:

1. Que los bautistas en el articulo 31 parecen dar a entender que el derecho
a las posesiones terrenales se funda en la gracia, no la naturaleza;

2. Que el articulo 38 habla en contra del sostenimiento de los ministros por
parte del Estado;

3., 4.y 5. Todos los asuntos sobre el bautismo del creyente;

6. Que los bautistas permiten que hombres no ordenados prediquen.

Los bautistas en respuesta a Featley le hicieron una revision a su confesion
en 1646. La segunda edicion de la Confesion, de hecho, la que esta
comunmente disponible para nosotros hoy en dia, es una version revisada
en respuesta a las restricciones de Daniel Featley, y es la version estandar
de la llamada primera confesion bautista. Los bautistas hicieron un
cambio en su modo de expresarse para que fuera mas aceptable para los
paidobautistas que estaban a su alrededor. No se estaban

comprometiendo sino que simplemente estaban llevando a cabo su
17



proposito original usando un lenguaje mas “amable” sin cambiar la
sustancia. Querian que estos hombres reconocieran su ortodoxia, y
entendieron que la Unica manera de hacerlo con éxito era reconsiderando
algunas de sus expresiones. Siempre debemos recordar esto. La Primera
Confesion de Londres de 1644 fue un intento de eliminar la amenaza de
persecucion que sufrian y ganar la aceptacion teoldgica de los
paidobautistas, y la segunda edicion de 1646 fue un intento ain mayor.
Esto sirvid muy bien a su propésito, aunque algunos pensaban gue era
una cortina de humo para mas doctrinas nefastas. Esto coloco a los
bautistas dentro de la corriente de la teologia reformada a mediados de la
Inglaterra del siglo 17.

La Confesion de Westminster (1647)

Mientras la Guerra Civil en Inglaterra entre el Parlamento puritano y el rey
(1642-1649) estaba en pleno auge, se hicieron cambios en la Iglesia
Anglicana. En 1643, el Parlamento abolio la forma episcopal de gobierno
eclesiastico, con sus parroquias y obispos jerarquicos. También pidio una
nueva estructura. Esta seria formulada por una asamblea de ciento
veintiun clérigos (los “tedlogos™) y treinta laicos: 10 miembros de la
Camara de los Lores y 20 miembros de la Camara de los Comunes. Esta
“Asamblea Westminster de Tedlogos™ se reuni6 en la historica abadia de
Westminster (contigua al Parlamento) en Londres, de la cual la
declaracion deriva su nombre.

Declaracion de Savoy (1658)

Muchos cristianos evangélicos conservadores consideraban que la
Confesion de Westminster era una afirmacion correcta de la fe segun las
Escrituras, pero no coincidian con las afirmaciones sobre el gobierno de
la iglesia y el bautismo. Estos formaron dos grupos: los
congregacionalistas y los bautistas.

El 29 de septiembre de 1658 se reunieron en el Palacio Savoy en Londres,
en una asamblea de lideres congregacionalistas. Thomas Goodwin y John
Owen fueron los lideres en un comité de seis divinos designados para
hacer una confesion. Los escritores fueron influenciados por la
Plataforma de Cambridge (1648), que fue la declaracion del gobierno de
la iglesia producida por las iglesias congregacionales en Nueva
Inglaterra. El sinodo adoptd una “Declaracion de fe y orden, observados
y practicados en las iglesias congregacionalistas.” Basada mayormente
en la Confesion de Westminster, la Declaracion de Savoy incluia una
seccion sobre “La institucion de iglesias y el orden establecido en ellas
por Jesucristo”. Defendia la forma congregacional para el gobierno de la
iglesia.

18



Segunda Confesion Bautista de Fe de Londres de 1677/89

Los que consideraban que las Escrituras ensefian el bautismo del creyente
también necesitaban una declaracion de fe clara para identificarse y para
defenderse de las herejias que pudieran atacarlos desde afuera y desde
adentro (ver la controversia de Thomas Collier). A éstos los conocian
como “bautistas”. Sintiéndose sustancialmente unidos con el sufrimiento
de los presbiterianos y los congregacionalistas bajo la misma injusticia
cruel, los bautistas se reunieron para publicar su armonia sustancial con
ellos en cuestiones de doctrina.

El 26 de agosto de 1677, esta nota se escribio en la Iglesia Petty France: *'Se
acordo que una Confesion de fe, con su respectivo Apéndice habiendo
sido leida y considerada por los hermanos: Debe ser publicada™, y se
adopto esta Confesion de Westminster, modificada para adecuarla a las
opiniones de la iglesia y sus ordenanzas por parte de los Bautistas. Se
dice que el trabajo de adaptacion fue realizado por William Collins,
pastor de Petty France en Londres. Fue publicado anonimamente, pero se
dice que fue "presentado por los ancianos y hermanos de muchas
congregaciones de cristianos (bautizados en la profesion de su fe) en
Londres y el pais". Esta confesion estaba en acuerdo con la confesion de
1644/46. Hay frases llamativas y otras reminiscencias de la Confesion
anterior pero tiene mayores profundizaciones y toca mas temas. Para
empezar, esto es mucho mas completo y profundo como también es
distinta en su forma. Nuevos temas son tratados, e. g., las Escrituras, el
sabado, el matrimonio, etc., el calvinismo es mucho més pronunciado en
algunos aspectos, la vision de la iglesia es mas clara. La influencia
controladora en estos grandes cambios fue, sin duda, la Confesion de
Westminster, la creciente estabilidad y regularidad de las iglesias
Bautistas, y el creciente deseo de armonia con otros protestantes.

La libre publicacion de la 2da. CBL en 1689

Despues del Acta de Tolerancia, en 1689, los Bautistas Calvinistas de
Inglaterra y Gales celebraron su primera Asamblea General en Londres.
Guillermo y Maria fueron proclamados rey y reina de Inglaterra el 13 de
febrero de 1689, y el Acta de Tolerancia se convirtio en la ley de la tierra
el 24 de mayo. El 22 de julio de 1689, William Kiffin, Hanserd Knollys,
John Harris, George Barrett, Benjamin Keach, Edward Man y Richard
Adams enviaron una carta circular a todas las iglesias calvinistas
bautistas de Inglaterra y Gales, invitdndolos a enviar de cada iglesia dos
mensajeros, uno de los cuales deberia ser el ministro, a una reunion que
se celebrara en Londres a partir del 3 de septiembre, para considerar el
bajo estado de las iglesias, y especialmente para idear los medios para
levantar un ministerio mas numeroso y mejor equipado. La respuesta fue
gratificante. Los mensajeros de ciento siete iglesias en Inglaterra y Gales

se reunieron en Londres el 3 de septiembre y continuaron en sesion hasta
19



el 12 de septiembre. Entre las muchas cosas importantes hechas por esta
primera Asamblea estaba la aprobacidn de esta Confesion.

La Segunda Confesion Bautista de Fe de Londres de 1677/89, junto con su
predecesora la de 1644/46, son quizas los dos Confesiones bautistas mas
influyentes. En muchos sentidos, la mas reciente Confesion eclipsa a la
primera en importancia, para 1689 la Primera Confesion de Londres
habia escaseado casi completamente, tanto fue asi que uno de los
suscriptores principales de la Segunda Confesion declard que él no habia
visto nunca antes el primer documento. Fue este altimo documento el que
rapidamente se convirtio en la norma de la Ortodoxia Bautista Calvinista
en Inglaterra, América del Norte, y en la actualidad, en muchas partes del
mundo.

En Conclusién

Esta Confesion, influyente como es, tal vez puede ser mejor entendida a la
luz de sus antecedentes historicos y teologicos. No aparecio como salida
de la nada, o del producto de una explosion repentina de la vision
teologica por parte de uno o varios autores, sino de la tradicion de la
buena elaboracion de una Confesion, que depende en gran medida de las
declaraciones de anteriores Confesiones Reformadas. Una mirada rapida
demostrara que estd basada en gran medida, en el mayor documento
puritano, la Confesion de Westminster de 1647(toman 6 parrafos de
manera directa). Una inspeccion mas cercana revelara que esta ain mas
intimamente relacionada con la revision de la CFW hecha por John Owen
y otros en 1658, popularmente conocida como la Declaracion y
Plataforma Politica de Savoy (toman de manera directa 146 parrafos). En
casi todos los casos los editores de la Confesion Bautista siguen las
revisiones de los editores de la de Savoy cuando difieren del documento
de Westminster. Ademaés, los Bautistas hacen uso ocasional de la
fraseologia de la Primera Confesion de Londres (toman 8 parrafos).
Cuando todo este material se contabiliza, hay muy poco que justificar que
es nuevo y original a la Confesion de 1677/89.

Una de las razones del crecimiento de las congregaciones bautistas eran las
caracteristicas particulares del movimiento. Los bautistas no reconocian
los sacramentos como los reconocian los anglicanos y los catdlicos
romanos aunque si los reconocian como medios de gracia como los
calvinistas. Creian en dos ordenanzas: la Cena del Sefior y el bautismo de
los que profesaban ser creyentes y tenian una teologia pactual mas
consistente con la palabra. Los bautistas preferian ser bautizados por
inmersion. En el gobierno eclesiastico bautista, la congregacion tenia
completa autoridad. Podia llamar a su pastor y despedirlo. No habia
obispos ni superintendentes en la estructura bautista. Ningun grupo tenia
poder gubernamental sobre otras congregaciones individuales.

20



En resumen, las interpretaciones de fe cristiana evangélica tal como las
proclaman las Escrituras fueron presentadas en la Confesion de
Westminster en 1647. Se realizaron actualizaciones 1) para el gobierno
eclesiastico congregacional en la Declaracion de Savoy en 1658 y 2) para
el bautismo del creyente y la teologia pactual en la Confesion de Londres
de 1677.

El mensaje principal de la Confesion de Westminster fue nuevamente
preservada en la Confesion de fe de Londres de 1689, que incorporo las
revisiones menores tanto de la Declaracion de Savoy y la primera
Confesion de Londres. La presente Confesion Bautista Fe de 1689 ha
pasado la prueba del tiempo y ha llegado a ser una de las afirmaciones
mas importantes de la fe evangélica en la historia de la iglesia. Es
utilizada en la actualidad por miles de congregaciones alrededor del
mundo.

Un Genealogia Confesional
La abuela

La Confesionde W\-?stminster de 1646

La Madre
La Declaracion (\i/e Savoy de 16358
La hija

La confesion Bautista de 1689

21



AL
Juicioso e imparcial
LECTOR®

|. Proposito
Al cortés lector,

Muchos afios han pasado desde gue muchos de nosotros (con otros cristianos
sobrios, viviendo y caminando en el camino del Sefor, el cual
profesamos,) pensamos que es necesario publicar la Confesion de nuestra
Fe, para la informacion y satisfaccion de aquellos que no entendian
completamente cuales eran nuestros principios, o que oyeron los
prejuicios contra nuestra doctrina, a causa de la manera extrafia con que
fue presentada por algunos hombres notorios, los cuales nos juzgaron
muy impropiamente y, asi, llevaron a otros a equivocos acerca de
nosotros y nuestra fe: esa Confesion fue publicada primero en torno al
afo 1643, en nombre de siete Congregaciones entonces reunidas en
Londres; desde aquel tiempo, muchas impresiones fueron dispersadas, y
el objetivo por nosotros propuesto, en buena medida fue alcanzado, ya
que muchos (incluyendo algunos de aquellos hombres eminentes, tanto
en piedad como en instruccion) se dieron por satisfechos, pues
entendieron que no éramos, de manera alguna, culpables de aquellas
heterodoxias y errores fundamentales, de los cuales a menudo fuimos
acusados, sin motivo u ocasion dada de nuestra parte. Y por el hecho de
que nuestra Confesion no es mas facilmente encontrada; y también
porque muchos otros desde aquella época abrazaron la misma verdad que
en ella se encuentra; creemos necesario testimoniar juntos al mundo
nuestra firme adhesion a aquellos principios saludables a través de la
publicacion de ésta que ahora esta en sus manos.

Y porque nuestro método, y la manera de expresar nuestros sentimientos,
en esta Confesidn, es diferente de la antigua (aunque la esencia del asunto
es la misma) diremos francamente la razon y la ocasion de ello. La
realizacion de esta obra fue (no solo para rendir cuentas a los cristianos
que difieren de nosotros acerca del asunto del Bautismo, sino también)
para el beneficio que de ella pueda surgir para cualesquiera que tengan
consideracion por nuestra labor, para su instruccion, y establecimiento en
las grandes verdades del Evangelio; en el claro entendimiento, y firme fe,
de que nuestra caminata con Dios, agradable y fructifera ante El, de todas
las maneras es lo que mas nos preocupa. Por lo tanto, concluimos que es
necesario expresarnos mas completa y distintamente; y también utilizar

5 Tomando de: https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf
22



https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf

un método que sea mas comprensible en lo que elaboramos para explicar
nuestra fe.

I1. La Asamblea de Westminster

En cuanto a esto, no encontrando ningun defecto en lo que fuera establecido
por la asamblea [de Westminster*], y posteriormente por aquellos de
conviccion Congregacional, prontamente concordamos que seria mejor
retener el mismo orden en la presente confesion. Ademas, observamos
que los Congregacionales (por razones que parecen importantes tanto
para ellos y para otros) han elegido no sélo expresar sus pensamientos en
palabras similares a las de Westminster, en lo que se refiere a todos los
articulos en que concuerdan, sino también hacerlo en su mayor parte sin
ninguna variacion de los términos. De igual manera concluimos gue es
mejor sequir el ejemplo de ellos y hacer uso de las mismas palabras en
esos articulos (que son muchos) en los que nuestra fe y doctrina es la
misma de la de ellos. Lo hicimos principalmente para manifestar nuestro
consentimiento con ambos, en todos los puntos fundamentales de la
Religion Cristiana, asi como con muchos otros, cuyas confesiones
ortodoxas han sido publicadas para el mundo; en nombre de los
Protestantes en diversas naciones y ciudades: y también para convencer
a muchos, que no tenemos intencion de obstruir a la Religion con nuevas
palabras, sino que estamos prestos a estar de acuerdo con estas sanas
palabras, que con el consentimiento de las sagradas Escrituras, otros antes
de nosotros; declarando a través de éste ante Dios, angeles y hombres,
nuestra amistosa concordancia con ellos, en las sanas doctrinas
Protestantes, las cuales con tan clara evidencia de las Escrituras ellos han
afirmado. De hecho, algunas cosas se han afadido en ciertos lugares,
algunos términos omitidos, y algunos pocos modificados, pero esos
cambios son de naturaleza tal que, debido a ellas no debe haber duda, ni
ninguna acusacion o sospechosa de herejia por parte de cualquiera de
nuestros hermanos.

I11. Pequenas Diferencias

En lo que diferimos de los demas, nos hemos expresado con toda sinceridad
y claridad, para que nadie nos acuse de ocultar secretamente en nuestro
seno algo que deseamos que el mundo no conozca; asi, esperamos haber
observado las reglas de la modestia, y la humildad, para que nuestra
libertad en cuanto a eso sea inofensiva incluso para aquellos cuyos
sentimientos son diferentes a los nuestros.

También tuvimos el cuidado de fijar textos de la Escritura para confirmar
cada punto de nuestra confesion; para esta empresa estudiamos con
empefio para seleccionar los pasajes que son mas claros y pertinentes para
la prueba de lo que afirmamos: y nuestro sincero deseo es que todos en

23



cuyas manos este documento pueda llegar, sigan el ejemplo (nunca
elogiado lo suficiente, de los nobles Bereanos, que examinaban las
Escrituras diariamente, para saber si las cosas que les habian sido
predicadas eran verdad o no, Hch 17:11).

V. Evitando la Contencién Innecesaria

Hay algo mas que profesamos sinceramente, y deseamos ardientemente la
credibilidad, a saber, que la disputa estd muy alejada de nuestro disefio
en todo lo que hemos hecho en este asunto: esperamos que la libertad de
un ingenioso despliegue de nuestros principios, abriendo nuestros
corazones a nuestros hermanos, con la base de la Escritura sobre las
cuales nuestra fe y practica se conducen, no sea por ninguno de ellos
negado a nosotros, o quitado de nosotros. Nuestro deseo sera totalmente
realizado si obtenemos justicia al juzgar nuestros principios y practica,
de acuerdo con lo que ahora hemos publicado. El Sefior (cuyos 0jos son
como llamas de fuego) sabe que esa es la doctrina en la que creemos
firmemente, de todo nuestro corazoén, y que nos empefilamos con
sinceridad para conformar nuestras vidas a ellas.

Es nuestro deseo que, dejando de lado todas las demas controversias, el
caminar en humildad con Dios y la practica del amor y la mansedumbre
unos con otros sea el Unico cuidado y motivo de disputa entre todos los
que son llamados por el nombre de nuestro bendito Redentor, para
perfeccionar la santidad de los santos en el temor del Sefior, cada uno
empefiandose en conversaciones tales como conviene a los que viven en
el Evangelio; y también promover vigorosamente en otros, segun su lugar
y capacidad, la practica de la verdadera religion, inmaculada a los ojos
de Dios nuestro Padre. Que en estos dias de apostasia, podamos no
desperdiciar nuestro aliento con acusaciones infructuosas acerca de las
maldades de los demas; pero que cada uno de nosotros comience en casa,
a reformar primero nuestros propios corazones y vida; y solo entonces,
nos apresuremos a hacer lo mismo donde quiera que tengamos
influencia; para que si Dios asi lo quiere, nadie se engafie al descansar, y
confiar en alguna forma de piedad sin el poder de la misma y sin
experimentar personalmente la eficacia de aquellas verdades que ellos
mismos profesan.

V. Adoracién Familiar

En verdad, la decadencia de la religion en nuestros dias tiene una Unica
causa, la cual no podemos dejar de observar atentamente, e instar con
seriedad la reparacion de la misma: el descuidar de la adoracion a Dios
por las familias, por aquellos que se comprometieron a honrarlo con sus
acciones y conducta. Los padres no han ensefiado a sus hijos en el camino
en que deben andar cuando aun son jovenes; ellos han descuidado el

24



mandamiento solemne que el Sefor les ha dado, de catequizarlos, e
instruirlos para que los afos de la juventud de ellos sean templados por
el conocimiento de la verdad de Dios como revelada en las
Escrituras. Ademas, por cuanto ellos mismos han sido omitidos en la
oracion, y en otros deberes sagrados para con sus familias, y también por
el mal ejemplo de sus conversaciones futiles, [los hijos] ha aprendido,
primero, a descuidar y, a continuacion, a despreciar toda la piedad y la
religion [cristiana]. Sabemos que eso no es excusa para la ceguera e
impiedad de nadie, y ciertamente enfrentaran duro juicio [los que asi
proceden]; de hecho, ellos estdn muertos en sus propios pecados; pero
¢No recaera su sangre sobre aquellos bajo cuyo cuidado estaban, y que no
los alertaron, sino que los guiaron por los caminos de la destruccion? ¢Y
no se levantaran los cristianos del pasado para juzgarlos y condenarlos
por la negligencia de esos deberes? Los hijos ha aprendido, primero, a
descuidar y luego a despreciar toda la piedad y la religion cristiana.

V1. Conclusion

Concluimos con nuestra oracion sincera: que el Dios de toda gracia derrame
sobre nosotros Su Santo Espiritu, para que la confesion de la verdad sea
acomparfada de la sana doctrina, y practica diligente de la misma por
nosotros; a fin de que Su nombre sea glorificado en todas las cosas, por
medio de Jesucristo nuestro Sefior, Amén.

“Este pequerio tomo no se presenta como una regla autoritativa ni como un
codigo de fe, sino como una ayuda en casos de controversia, una
confirmacién en la fe y un medio para edificacion en justicia. En él los
miembros mas jovenes de nuestra iglesia tendran un conjunto resumido de
ensefianzas divinas, y por medio de pruebas biblicas, estaran preparados
para dar razon de la esperanza que hay en ellos. No se averguence de su fe;
recuerde que es el antiguo evangelio de los martires, confesores,
reformadores y santos. Sobre todo, es la verdad de Dios, contra la que las
puertas del Infierno no pueden prevalecer. Deje que su vida adorne su fe,
deje que su ejemplo adorne su credo. Sobre todo, viva en Cristo Jesus, y
permanezca en él, no creyendo ninguna ensefianza que no haya sido
manifiestamente aprobada por él y sea propia del Espiritu Santo. Aférrese
a la Palabra de Dios que aqui es explicada para usted.”

— Charles Haddon Spurgeon (1834-1892)°

® Tomado de: https://www.chapellibrary.org/files/archive/pdf-spanish/lbcos.pdf
25



https://www.chapellibrary.org/files/archive/pdf-spanish/lbcos.pdf

CAPITULO 1
DE LAS SANTAS ESCRITURAS

1. La Santa Escritura es la Unica regla suficiente, segura e infalible de todo
conocimiento, fe y obediencia salvadores.* Aunque la luz de la naturaleza y
las obras de la creacion y de la providencia manifiestan de tal manera la
bondad, sabiduria y poder de Dios que dejan a los hombres sin excusa?, no
son, sin embargo, suficientes para dar aquel conocimiento de Dios y de su
voluntad que es necesario para la salvacion.® Por tanto, agrado al Sefior, en
distintas epocas y de diversas maneras, revelarse a si mismo y declarar su
voluntad a su Iglesia;* y posteriormente, para conservar y propagar mejor la
verdad y para un establecimiento y consuelo mas seguros de la Iglesia contra
la corrupcion de la carne y la malicia de Satanas y del mundo, le agradd
poner por escrito esa revelacion en su totalidad, lo cual hace a las Santas
Escrituras muy necesarias,® habiendo cesado ya aquellas maneras anteriores
por las cuales Dios revelé su voluntad a su pueblo.®

12 Ti. 3:15-17; Is. 8:20; Lc. 16:29, 31; Ef. 2:20

2Ro. 1:19-21, 32; Ro. 2:12a, 14, 15; Sal. 19:1-3

3 Sal. 19:1-3 con wv. 7-11; Ro. 1:19-21; 2:12a, 14, 15 con 1:16, 17 y 3:21

4He. 1:1, 2a

°Pr.22:19-21; Lc. 1:1-4; 2 P. 1:12-15; 3:1; Dt. 17:18 ss.; 31:9 ss., 19 ss.; 1 Co. 15:1; 2 Ts. 2:1, 2,

15; 3:17; Ro. 1:8-15; G4. 4:20; 6:11; 1 Ti. 3:14 ss.; Ap. 1:9, 19; 2:1, etc.; Ro. 15:4; 2 P. 1:19-21
6 He. 1:1, 2a; Hch. 1:21, 22; 1 Co. 9:1; 15:7, 8; Ef. 2:20

2. Bajo el nombre de la Santa Escritura, o la Palabra de Dios escrita, estan
ya contenidos todos los libros del Antiguo y Nuevo Testamento, que son
estos:

Antiguo Testamento

Génesis — Exodo — Levitico — NGmeros - Deuteronomio Josué — Jueces —
Rut - 1Samuel — 2Samuel - 1Reyes - 2Reyes - 1Crdnicas - 2Cronicas —
Esdras — Nehemias — Ester — Job — Salmos — Proverbios — Eclesiastés —
Cantar de los Cantares — Isaias — Jeremias — Lamentaciones - Ezequiel —
Daniel — Oseas — Joel — Amds — Abdias — Jonas — Migueas — Nahim —
Habacuc — Sofonias — Hageo — Zacarias — Malaquias.

Nuevo Testamento

Mateo — Marcos — Lucas — Juan - Hechos de los Apdstoles — Romanos -
1Corintios - 2Corintios — Galatas — Efesios - Filipenses - Colosenses -
1Tesalonicenses - 2Tesalonicenses - 1Timoteo - 2Timoteo — Tito — Filemon
— Hebreos — Santiago - 1Pedro - 2Pedro - 1Juan - 2Juan - 3Juan — Judas -
Apocalipsis

26



Todos ellos fueron dados por inspiracion de Dios para ser la regla de fe
y de vida.!

12Ti.3:16 con 1 Ti. 5:17, 18: 2 P. 3:16

3. Los libros comunmente llamados Apocrifos, no siendo de inspiracion
divina, no forman parte del canon o regla de la Escritura y, por tanto, no
tienen autoridad para la Iglesia de Dios, ni deben aceptarse ni usarse excepto
de la misma manera que otros escritos humanos.!

1Lc. 24:27, 44: Ro. 3:2

4. La autoridad de la Santa Escritura, por la que esta debe ser creida, no
depende del testimonio de ningiin hombre o iglesia,! sino enteramente de
Dios (quien es la verdad misma), el autor de ella; por tanto, debe ser recibida
porque es la Palabra de Dios.?

1lc. 16:27-31; Ga. 1:8, 9; Ef. 2:20

22 Ti. 3:15; Ro. 1:2; 3:2; Hch. 2:16; 4:25; Mt. 13:35; Ro. 9:17; Ga. 3:8; Ro. 15:4; 1 Co. 10:11; Mt.

22:32; Lc. 16:17; Mt. 22:41 ss; Jn. 10:35; Ga. 3:16; Hch. 1:16; 2:24 ss; 13:34, 35; Jn. 19:34-36;
19:24; Lc. 22:37; Mt. 26:54; Jn. 13:18; 2 Ti. 3:16; 2 P. 1:19-21; Mt. 5:17, 18; 4:1-11

5. El testimonio de la Iglesia de Dios puede movernos e inducirnos a tener
una alta y reverente estima por las Santas Escrituras;! y el caracter celestial
del contenido, la eficacia de la doctrina, la majestad del estilo, la armonia
de todas las partes, el fin que se propone alcanzar en todo su conjunto (que
es el de dar toda la gloria a Dios), la plena revelacion que dan del Gnico
camino de salvacion para el hombre, y muchas otras incomparables
excelencias y plenas perfecciones de las mismas, son argumentos por los
cuales dan abundante evidencia de ser la Palabra de Dios.? A pesar de ello,
sin embargo, nuestra plena persuasion y certeza de su verdad infalible y su
autoridad divina provienen de la obra interna del Espiritu Santo, quien da
testimonio en nuestros corazones por medio de la Palabra y con ella.®

L2 Ti. 3:14, 15

2 Jer. 23:28, 29; Lc. 16:27-31; Jn. 6:63; 1 P. 1:23-25; He. 4:12, 13; Dt. 31:11-13; Jn. 20:31; G4&. 1:8,

9; Mr. 16:15, 16
3 Mt. 16:17; 1 Co. 2:14 ss.; Jn. 3:3; 1 Co. 2:4, 5; 1 Ts. 1:5, 6; 1 Jn. 2:20, 21 con v. 27

6. Todo el consejo de Dios tocante a todas las cosas necesarias para su propia
gloria, la salvacion del hombre, la fe y la vida, esta expresamente expuesto
0 necesariamente contenido en la Santa Escritura; a la cual nada, en ningun
momento, ha de afadirse, ni por nueva revelacion del Espiritu ni por las
tradiciones de los hombres.!

Sin embargo, reconocemos que la iluminacién interna del Espiritu de
Dios es necesaria para un entendimiento salvador de aquellas cosas que
estan reveladas en la Palabra,? y que hay algunas circunstancias tocantes a
la adoracion de Dios y al gobierno de la Iglesia, comunes a las acciones y
sociedades humanas, que han de determinarse conforme a la luz de la

27



naturaleza y de la prudencia cristiana, segun las normas generales de la
Palabra, que han de guardarse siempre.?
12 Ti. 3:15-17; Dt. 4:2; Hch. 20:20, 27; Sal. 19:7; 119:6, 9, 104, 128

2Jn. 6:45: 1 Co. 2:9-14
31 Co. 14:26, 40

7. No todas las cosas contenidas en las Escrituras son igualmente claras en
si mismas? ni son igualmente claras para todos;? sin embargo, las cosas que
necesariamente han de saberse, creerse y guardarse para salvacion, se
proponen y exponen tan claramente en uno u otro lugar de la Escritura que
no solo los eruditos, sino los que no lo son, pueden adquirir un
entendimiento suficiente de tales cosas por el uso adecuado de los medios
ordinarios.®

12P.3:16

22Ti. 3:15-17
$2Ti.3:14-17; Sal. 19:7-8; 119:105; 2 P. 1:19; Pr. 6:22, 23; Dt. 30:11-14

8. El Antiguo Testamento en hebreo (que era el idioma nativo del pueblo de
Dios antiguamente), y el Nuevo Testamento en griego (que en el tiempo en
que fue escrito era el idioma mas generalmente conocido entre las naciones),
siendo inspirados inmediatamente por Dios y mantenidos puros a lo largo
de todos los tiempos por su especial cuidado y providencia, son, por tanto,
auténticos;? de tal forma que, en toda controversia religiosa, la Iglesia debe
apelar a ellos en Ultima instancia.® Pero debido a que estos idiomas
originales no son conocidos por todo el pueblo de Dios, que tiene derecho a
las Escrituras e interés en las mismas, y se le manda leerlas®® y escudrifiarlas*
en el temor de Dios, se sigue que han de traducirse a la lengua vulgar [es
decir, comin] de toda nacién a la que sean llevadas,® para que morando
abundantemente la Palabra de Dios en todos, puedan adorarle de manera
aceptable y para que, por la paciencia y consolacion de las Escrituras, tengan
esperanza.®

!Ro.3:2

2 Mt. 5:18

%1s. 8:20; Hch. 15:15; 2 Ti. 3:16, 17; Jn. 10:34-36

4 Dt. 17:18-20; Pr. 2:1-5; 8:34; Jn. 5:39, 46

51Co.14:6,9, 11,12, 24,28
6 Col. 3:16: Ro. 15:4

9. La regla infalible de interpretacion de la Escritura es la propia Escritura;
Yy, por consiguiente, cuando surge una duda respecto al verdadero y pleno
sentido de cualquier Escritura (que no es maltiple, sino Gnico), éste se debe
buscar por medio de otros pasajes que hablen con mas claridad.!

11s. 8:20; Jn. 10:34-36; Hch. 15:15, 16
10. EIl juez supremo, por el que deben decidirse todas las controversias
religiosas, y por el que deben examinarse todos los decretos de concilios, las

28



opiniones de autores antiguos, las doctrinas de hombres y espiritus
particulares, y cuya sentencia debemos acatar, no puede ser otro sino la
Santa Escritura entregada por el Espiritu. A dicha Escritura asi entregada,
se reduce nuestra fe en Gltima instancia.t

1 Mt. 22:29, 31, 32; Ef. 2:20; Hch. 28:23-25

CAPITULO 2
DE DIOS Y DE LA SANTA TRINIDAD

1. El Sefior nuestro Dios es un Dios Unico, vivo y verdadero;! cuya
subsistencia esta en él mismo y es de él mismo, infinito en ser y perfeccion;?
cuya esencia no puede ser comprendida por nadie sino por él mismo;® es
espiritu purisimo, invisible, sin cuerpo, miembros o pasiones, el Unico que
tiene inmortalidad y que habita en luz inaccesible;* es inmutable, inmenso,
eterno, incomprensible, todopoderoso, infinito en todos los sentidos,
santisimo, sapientisimo, libérrimo, absoluto;® que hace todas las cosas segin
el consejo de su inmutable y justisima voluntad, para su propia gloria;® es
amantisimo, benigno, misericordioso, longanimo, abundante en bondad y
verdad, que perdona la iniquidad, la transgresion y el pecado;’ galardonador
de los que le buscan con diligencia, y, sobre todo, justisimo y terrible en sus
juicios, que odia todo pecado y que de ninguna manera dara por inocente al
culpable.®

1 Dt. 6:4; Jer. 10:10; 1 Co. 8:4,6; 1 Ts. 1:9

21s. 48:12

3 Ex. 3:14; Job 11:7, 8; 26:14; Sal. 145:3; Ro. 11:33, 34

4Jn. 4:24; 1 Ti. 1:17; Dt. 4:15, 16; Lc. 24:39; Hch. 14:11, 15; Stg. 5:17

® Mal. 3:6; Stg. 1:17; 1 R. 8:27; Jer. 23:23, 24; Sal. 90:2; 1 Ti. 1:17; Gn. 17:1; Ap. 4:8; Is. 6:3; Ro.
16:27; Sal. 115:3; Ex. 3:14

® Ef. 1:11; Is. 46:10; Pr. 16:4; Ro. 11:36

"Ex.34:6,7:1Jn. 4:8
8 He. 11:6; Neh. 9:32, 33: Sal. 5:5, 6: Nah. 1:2, 3; Ex. 34:7

2. Teniendo Dios en si mismo y por si mismo toda vida, gloria, bondad y
bienaventuranza, es todo suficiente en si mismo y respecto a si mismo, no
teniendo necesidad de ninguna de las criaturas que él ha hecho, ni derivando
ninguna gloria de ellas, sino que solamente manifiesta su propia gloria en
ellas, por ellas, hacia ellas y sobre ellas;* él es la Unica fuente de todo ser,
de quien, por quien y para quien son todas las cosas, teniendo sobre todas
las criaturas el mas soberano dominio para hacer mediante ellas, para ellas
y sobre ellas todo lo que le agrade;? todas las cosas estan desnudas y abiertas
a sus ojos; su conocimiento es infinito, infalible e independiente de la
criatura, de modo que para él no hay ninguna cosa contingente o incierta.®
Es santisimo en todos sus consejos, en todas sus obras y en todos sus
mandatos;* a él se le debe, por parte de los angeles y los hombres, toda

29



adoracion, servicio u obediencia que como criaturas deben al Creador, y
cualquier cosa adicional que a él le placiera demandar de ellos.>

1Jn. 5:26; Hch. 7:2; Sal. 148:13; 119:68; 1 Ti. 6:15; Job 22:2, 3; Hch. 17:24, 25

2 Ap. 4:11; 1 Ti. 6:15; Ro. 11:34-36; Dn. 4:25, 34, 35

3 He. 4:13; Ro. 11:33, 34; Sal. 147:5; Hch. 15:18; Ez. 11:5

4 Sal. 145:17: Ro. 7:12
5 Ap. 5:12-14

3. En este Ser divino e infinito hay tres subsistencias, el Padre, el Verbo o
Hijo y el Espiritu Santo,* de una sustancia, poder y eternidad, teniendo cada
uno toda la esencia divina, pero la esencia indivisa:? el Padre no es de nadie,
ni por generacion ni por procesion; el Hijo es engendrado eternamente del
Padre, y el Espiritu Santo procede del Padre y del Hijo;® todos ellos son
infinitos, sin principio y, por tanto, son un solo Dios, que no ha de ser
dividido en naturaleza y ser, sino distinguido por varias propiedades
relativas peculiares y relaciones personales; dicha doctrina de la Trinidad es
el fundamento de toda nuestra comunidn con Dios y nuestra consoladora
dependencia de él.

1 Mt. 3:16, 17; 28:19; 2 Co. 13:14

2 Ex. 3:14; Jn. 14:11; 1 Co. 8:6
3Pr. 8:22-31; Jn. 1:1-3, 14, 18; 3:16; 10:36; 15:26; 16:28; He. 1:2: 1 Jn. 4:14; G4. 4:4-6

CAPITULO 3
DEL DECRETO DE DIOS

1. Dios, desde toda la eternidad, por el sapientisimo y santisimo consejo de
su propia voluntad, ha decretado en si mismo, libre e inalterablemente,!
todas las cosas, todo lo que sucede;? sin embargo, de tal manera que por ello
Dios ni es autor del pecado ni tiene comunién con nadie en el mismo;3 ni se
hace violencia a la voluntad de la criatura, ni se quita la libertad o
contingencia de las causas secundarias, sino que mas bien se las establece;*
en lo cual se manifiesta su sabiduria en disponer todas las cosas, y su poder
y fidelidad en efectuar su decreto.®

1Pr. 19:21; Is. 14:24-27; 46:10, 11; Sal. 115:3; 135:6; Ro. 9:19

2Dn. 4:34, 35; Ro. 8:28; 11:36; Ef. 1:11

3Gn. 18:25; Stg. 1:13; 1Jn. 1:5

4Gn. 50:20: 2 S. 24:1: Is. 10:5-7; Mt. 17:12: Jn. 19:11: Hch. 2:23; 4:27, 28
5 Nm. 23:19: Ef. 1:3-5

2. Aunque Dios sabe todo lo que pudiera o puede pasar en todas las
condiciones que se puedan suponer,® sin embargo nada ha decretado porque
lo previera como futuro o como aquello que habia de suceder en dichas
condiciones.?

115S.23:11, 12; Mt. 11:21, 23; Hch. 15:18
2 |s. 40:13, 14; Ro. 9:11-18; 11:34; 1 Co. 2:16

30



3. Por el decreto de Dios, para la manifestacion de su gloria, algunos
hombres y angeles son predestinados, o preordinados, a vida eterna por
medio de Jesucristo, para alabanza de la gloria de su gracia;* a otros se les
deja actuar en su pecado para su justa condenacion, para alabanza de la
gloria de su justicia.?

11 Ti. 5:21;: Mt. 25:34: Ef. 1:5, 6
2Jn. 12:37-40: Ro. 9:6-24: 1 P. 2:8-10: Jud. 4

4. Estos angeles y hombres asi predestinados y preordinados estan
designados particular e inalterablemente, y su numero es tan cierto y
definido que no se puede ni aumentar ni disminuir.*

1 Mt. 22:1-14; Jn. 13:18; Ro. 11:5, 6; 1 Co. 7:20-22; 2 Ti. 2:19

5. A aquellos de la humanidad que estan predestinados para vida, Dios
(antes de la fundacion del mundo, segun su propdsito eterno e inmutable y
el consejo secreto y beneplacito de su voluntad) los ha escogido en Cristo
para gloria eterna, meramente por su libre gracia y amor,! sin que ninguna
otra cosa en la criatura, como condicion o causa, le moviera a ello.?

! Ro. 8:30; Ef. 1:4-6,9: 2 Ti. 1:9
2Ro0.9:11-16; 11:5, 6

6. Asi como Dios ha designado a los elegidos para la gloria, de la misma
manera, por el proposito eterno y libérrimo de su voluntad, ha preordinado
todos los medios para ello;! por tanto, los que son elegidos, habiendo caido
en Adan, son redimidos por Cristo,? eficazmente Ilamados a la fe en Cristo
por su Espiritu obrando a su debido tiempo, son justificados, adoptados,
santificados® y guardados por su poder, mediante la fe, para salvacion;*
asimismo nadie méas es redimido por Cristo, o eficazmente llamado,
justificado, adoptado, santificado y salvado, sino solamente los elegidos.>
11P.1:2; 2 Ts. 2:13; Ef. 1:4; 2:10

21Ts.5:9, 10; Tit. 2:14

®Ro. 8:30; Ef. 1:5; 2 Ts. 2:13

41P.1:5
5Jn. 6:64-65; 8:47; 10:26; 17:9; Ro. 8:28; 1 Jn. 2:19

7. La doctrina del profundo misterio de la predestinacion debe tratarse con
especial prudencia y cuidado,! para que los hombres, al atender a la voluntad
de Dios revelada en su Palabra y, al prestar obediencia a la misma, puedan,
por la certeza de su llamamiento eficaz, estar seguros de su eleccion eterna;?
de este modo, esta doctrina proporcionara motivo de alabanza, reverencia 'y
admiracion a Dios,® y de humildad,* diligencia® y abundante consuelo® a
todos los que sinceramente obedecen al evangelio.

1 Dt. 29:29; Ro. 9:20; 11:33

21Ts.1:4,5;2P. 1:10

3 Ef. 1:6; Ro. 11:33
4 Ro. 11:5, 6, 20; Col. 3:12

31



52P.1:10
61c.10:20

CAPITULO 4
DE LA CREACION

1. En el principio agradé a Dios Padre, Hijo y Espiritu Santo,! para la
manifestacion de la gloria de su poder, sabiduria y bondad eternos,? crear o
hacer el mundo y todas las cosas que en él hay, ya sean visibles o invisibles,?
en el lapso de seis dias,* y todas muy buenas.®

1 He. 1:2; Jn. 1:2, 3; Gn. 1:2; Job 26:13; 33:4

2 Ro. 1:20; Jer. 10:12; Sal. 104:24; 33:5, 6; Pr. 3:19; Hch. 14:15, 16

3Gn. 1:1; Jn. 1:2; Col. 1:16

4Gn. 2:1-3; Ex. 20:8-11

®Gn. 1:31; Ec. 7:29; Ro. 5:12

2. Después que Dios hubo creado todas las demas criaturas, cred al hombre,
varon y hembra, con almas racionales e inmortales, haciéndolos aptos para
aquella vida para con Dios para la cual fueron creados;! siendo hechos a
imagen de Dios, en conocimiento, justicia y santidad de la verdad;? teniendo
la ley de Dios escrita en sus corazones, y el poder para cumplirla y, sin
embargo, con la posibilidad de transgredirla, por haber sido dejados a la
libertad de su propia voluntad, que era mutable.?

1 Gn. 1:27; 2:7; Stg. 2:26; Mt. 10:28; Ec. 12:7

2Gn. 1:26, 27; 5:1-3; 9:6; Ec. 7:29; 1 Co. 11:7; Stg. 3:9; Col. 3:10; Ef. 4:24
3Ro. 1:32; 2:12a, 14, 15; Gn. 3:6; Ec. 7:29; Ro. 5:12

3. Ademas de la ley escrita en sus corazones, recibieron un mandato de no
comer del arbol del conocimiento del bien y del mal; y, mientras lo
guardaron, fueron felices en su comunion con Dios y tuvieron dominio sobre
las criaturas.?

1Gn. 1:26, 28: 2:17

CAPITULO 5
DE LA DIVINA PROVIDENCIA

1. Dios, el buen Creador de todo,* en su infinito poder y sabiduria,? sostiene,
dirige, dispone y gobierna® a todas las criaturas y cosas, desde la mayor hasta
la mas pequefia,* por su sapientisima y santisima providencia,® con el fin
para el cual fueron creadas,® segln su presciencia infalible, y el libre e
inmutable consejo de su propia voluntad;’ para alabanza de la gloria de su
sabiduria, poder, justicia, infinita bondad y misericordia.?

1 Gn. 1:31; 2:18; Sal. 119:68

2 Sal. 145:11; Pr. 3:19; Sal. 66:7

3 He. 1:3: Is. 46:10, 11: Dn. 4:34, 35; Sal. 135:6: Hch. 17:25-28: Job 38-41
4 Mt. 10:29-31

32



5 Pr. 15:3; Sal. 104:24; 145:17

®Col. 1:16, 17; Hch. 17:24-28

7 Sal. 33:10, 11; Ef. 1:11

8 Is. 63:14; Ef. 3:10; Ro. 9:17; Gn. 45:7; Sal. 145:7

2. Aungue en relacion a la presciencia y el decreto de Dios, la causa primera,
todas las cosas suceden inmutable e infaliblemente, de modo que nada
ocurre a nadie por azar o sin su providencia;* sin embargo, por la misma
providencia, las ordena de manera que ocurran segun la naturaleza de las
causas secundarias, ya sea necesaria, libre o contingentemente.?

1 Hch. 2:23; Pr. 16:33

2Gn. 8:22; Jer. 31:35: Ex. 21:13; Dt. 19:5: Is. 10:6-7; Lc. 13:3, 5; Hch. 27:31: Mt. 5:20, 21: Fil. 1:19;
Pr. 20:18; Lc. 14:25 ss.; Pr. 21:31; 1 R. 22:28, 34; Rt. 2:3

3. Dios, en su providencia ordinaria, hace uso de medios;! sin embargo, él
es libre de obrar sin ellos,? por encima de ellos® y contra ellos,* segln le
plazca.

L Hch. 27:22, 31, 44; Is. 55:10, 11; Os. 2:21, 22

20s.1:7; Lc. 1:34, 35

®Ro. 4:19-21
4Ex. 3:2,3:2R. 6:6; Dn. 3:27

4. El poder omnipotente, la sabiduria inescrutable y la bondad infinita de
Dios se manifiestan en su providencia hasta tal punto que su consejo
determinado se extiende aun hasta la primera Caida y a todas las demas
acciones pecaminosas, tanto de los angeles como de los hombres?! (y eso no
por un mero permiso), las cuales €l sapientisima y poderosamente limita, y
asimismo ordena y gobierna de multiples maneras para sus santisimos
fines;? sin embargo, lo hace de tal modo que la pecaminosidad de sus
acciones procede solo de las criaturas, y no de Dios, quien siendo justisimo
y santisimo, no es, ni puede ser, autor del pecado ni lo aprueba.’

1Ro.11:32-34;2S.24:1: 1 Cr. 21:1; 1 R. 22:22, 23; 2 S. 16:10; Hch. 2:23; 4:27, 28

2 Hch. 14:16; 2 R. 19:28: Gn. 50:20: Is. 10:6, 7, 12
3 Stg. 1:13, 14, 17; 1 Jn. 2:16; Sal. 50:21

5. El Dios sapientisimo, justisimo y clementisimo a menudo deja por algun
tiempo a sus propios hijos en diversas tentaciones y en las corrupciones de
sus propios corazones, a fin de disciplinarlos por sus pecados anteriores o
para revelarles la fuerza oculta de la corrupcion y el engafio de sus
corazones, para que sean humillados; y para llevarlos a una dependencia de
él mas intima y constante para su apoyo; y para hacerlos mas vigilantes
contra todas las ocasiones futuras de pecado, y para otros fines santos y
justos.! Por consiguiente, todo lo que ocurre a cualquiera de sus elegidos es
por su designio, para su gloria y para el bien de ellos.?

12 Cr.32:25,26,31: 2S.24:1: Lc. 22:34, 35: Mr. 14:66-72; Jn. 21:15-17
2Ro. 8:28

33



6. En cuanto a aquellos hombres malvados e impios a quienes Dios, como
juez justo, ciega y endurece a causa de su pecado anterior,* no solo les niega
su gracia, por la cual él podria haber iluminado su entendimiento y obrado
en sus corazones,? sino que también algunas veces les retira los dones que
tenfan,®y los deja expuestos a aquellas cosas que su corrupcion convierte en
ocasion de pecado;*y, a la vez, los entrega a sus propias concupiscencias, a
las tentaciones del mundo y al poder de Satanas,® por lo cual sucede que se
endurecen bajo los mismos medios que Dios emplea para ablandar a otros.®
! Ro. 1:24-26, 28; 11:7, 8

2 Dt. 29:4

3 Mt. 13:12; 25:29

“Dt. 2:30; 2 R. 8:12, 13

5Sal. 81:11, 12: 2 Ts. 2:10-12
6 Ex. 7:3; 8:15, 32: 2 Co. 2:15, 16: Is. 6:9, 10; 8:14: 1 P. 2:7: Hch. 28:26, 27: Jn. 12:39, 40

7. Del mismo modo que la providencia de Dios alcanza en general a todas
las criaturas, asi también de un modo mas especial cuida de su Iglesia y
dispone todas las cosas para el bien de la misma.!

LPpr.2:7,8; Am. 9:8, 9; 1 Ti. 4:10; Ro. 8:28; Ef. 1:11, 22; 3:10, 11, 21: Is. 43:3-5, 14

CAPITULO 6
DE LA CAIDA DEL HOMBRE, DEL PECADO Y SU
CASTIGO

1. Si bien Dios cre6 al hombre recto y perfecto, y le dio una ley justa, que
hubiera sido para vida si la hubiera guardado, y amenazo6 con la muerte su
transgresion, sin embargo no permanecié mucho tiempo en este honor,!
usando Satanas la sutileza de la serpiente para subyugar a Eva y entonces a
través de ella seduciendo a Adan, quien sin ninguna coaccion,
deliberadamente transgredio la ley bajo la cual habian sido creados y
también el mandato que les habia sido dado, al comer del fruto prohibido,?
lo cual agradd a Dios, conforme a su sabio y santo consejo, permitir,
habiéndose propuesto disponerlo para su propia gloria.’

1 Ec. 7:29; Ro. 5:12a, 14, 15; Gn. 2:17; 4:25-5:3

2Gn. 3:1-7;2Co0.11:3; 1 Ti. 2:14
3Ro0.11:32-34;2S.24:1; 1 Cr. 21:1; 1 R. 22:22, 23; 2 S. 16:10; Hch. 2:23; 4:27, 28

2. Por este pecado, nuestros primeros padres cayeron de su justicia original
y de su comunion con Dios, y nosotros en ellos, por lo que la muerte
sobrevino a todos;! viniendo a estar todos los hombres muertos en pecado,
y totalmente corrompidos en todas las facultades y partes del alma y del
cuerpo.?

1Gn. 3:22-24: Ro. 5:12 ss.; 1 Co. 15:20-22; Sal. 51:4, 5; 58:3; Ef. 2:1-3; Gn. 8:21; Pr. 22:15
2Gn. 2:17; Ef. 2:1; Tit. 1:15; Gn. 6:5; Jer. 17:9; Ro. 3:10-18: 1:21: Ef. 4:17-19: Jn. 5:40: Ro. 8:7

34



3. Siendo ellos la raiz de la raza humana, y estando por designio de Dios en
lugar de toda la humanidad, la culpa del pecado fue imputada y la naturaleza
corrompida transmitida a su posteridad descendiente de ellos mediante
generacion ordinaria, siendo ahora concebidos en pecado, y por naturaleza
hijos de ira, siervos del pecado, sujetos a la muerte y a todas las demas
desgracias —espirituales, temporales y eternas—, a no ser que el Sefor Jesus
los libere.!

1 Ro. 5:12 ss.; 1 Co. 15:20-22; Sal. 51:4-5; 58:3; Ef. 2:1-3; Gn. 8:21; Pr. 22:15; Job 14:4; 15:14

4. De esta corrupcion original, por la cual estamos completamente
impedidos, incapaces y opuestos a todo bien y enteramente inclinados a todo
mal,! proceden todas las transgresiones en si.?

1 Mt. 7:17, 18; 12:33-35; Lc. 6:43-45; Jn. 3:3, 5; 6:37, 39, 40, 44, 45, 65; Ro. 3:10-12; 5:6; 7:18;

8:7,8;1Co. 2:14
2 Mt. 7:17-20; 12:33-35: 15:18-20

5. La corrupcion de la naturaleza permanece durante esta vida en aquellos
que son regenerados;! y, aunque sea perdonada y mortificada por medio de
Cristo, sin embargo ella misma y sus primeros impulsos son verdadera y
propiamente pecado.?

11Jn.1:8-10; 1 R. 8:46; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 7:14-25; Stg. 3:2

2 Sal. 51:4, 5; Pr. 22:15; Ef. 2:3; Ro. 7:5, 7, 8, 17, 18, 25; 8:3-13; G&. 5:17-24; Pr. 15:26; 21:4; Gn.
8:21; Mt. 5:27, 28

CAPITULO 7
DEL PACTO DE DIOS

1. La distancia entre Dios y la criatura es tan grande que aun cuando las
criaturas racionales le deben obediencia como a su Creador, sin embargo
éstas nunca podrian haber logrado la recompensa de vida a no ser por alguna
condescendencia voluntaria por parte de Dios, que a él le ha placido expresar
en forma de pacto.!

1 Job 35:7, 8; Sal. 113:5, 6; Is. 40:13-16; Lc. 17:5-10; Hch. 17:24, 25

2. Ademas, habiéndose el hombre acarreado la maldicion de la ley por su
Caida, agrad6 al Sefior hacer un pacto de gracia,’ en el que gratuitamente
ofrece a los pecadores vida y salvacion por Jesucristo, requiriéndoles la fe
en él para que puedan ser salvos,? y prometiendo dar su Espiritu Santo a
todos aquellos que estan ordenados para vida eterna, a fin de darles
disposicién y capacidad para creer.3

1 Gn. 3:15; Sal. 110:4 (con He. 7:18-22; 10:12—-18); Ef. 2:12 (con Ro. 4:13-17 y Ga. 3:18-22); He.
9:15

2Jn. 3:16: Ro. 10:6, 9; G&. 3:11
3 Ez. 36:26, 27; Jn. 6:44, 45

35



3. Este pacto se revela en el evangelio; en primer lugar, a Adan en la
promesa de salvacién a través de la simiente de la mujer, y luego mediante
pasos adicionales hasta completarse su plena revelacion en el Nuevo
Testamento;! y esta fundado en aquella transaccion federal y eterna que
hubo entre el Padre y el Hijo acerca de la redencién de los elegidos;? y es
unicamente a través de la gracia de este pacto como todos los descendientes
del Adan caido que son salvados obtienen vida y bendita inmortalidad,
siendo el hombre ahora totalmente incapaz de ser aceptado por Dios bajo
aquellas condiciones en las que estuvo Adan en su estado de inocencia.®

1 Gn. 3:15; Ro. 16:25-27; Ef. 3:5; Tit. 1:2; He. 1:1, 2

2Sal. 110:4; Ef. 1:3-11; 2 Ti. 1:9
3Jn. 8:56: Ro. 4:1-25; G&. 3:18-22; He. 11:6, 13, 39, 40

CAPITULO 8
DE CRISTO EL MEDIADOR

1. Agradd a Dios,* en su proposito eterno,? escoger y ordenar al Sefior JesUs,
su unigénito Hijo, conforme al pacto hecho entre ambos,? para que fuera el
mediador entre Dios y el hombre; profeta, sacerdote, y rey; cabeza y
salvador de la Iglesia, el heredero de todas las cosas, y juez del mundo;* a
quien dio, desde toda la eternidad, un pueblo para que fuera su simiente y
para que a su tiempo lo redimiera, llamara, justificara, santificara y
glorificara.®

Ll1s. 42:1;In.3:16

21P. 1:20

% Sal. 110:4; He. 7:21, 22

41 Ti. 2:5; Hch. 3:22; He. 5:5, 6; Sal. 2:6; Lc. 1:33; Ef. 1:22, 23; 5:23; He. 1:2; Hch. 17:31
5Ro. 8:30: Jn. 17:6: Is. 53:10: Sal. 22:30; 1 Ti. 2:6: Is. 55:4, 5: 1 Co. 1:30

2. ElI Hijo de Dios, la segunda persona en la Santa Trinidad, siendo
verdadero y eterno Dios, el resplandor de la gloria del Padre, consustancial
con aguel que hizo el mundo e igual a él, y quien sostiene y gobierna todas
las cosas que ha hecho,! cuando llegé la plenitud del tiempo,? tomé sobre si
la naturaleza del hombre, con todas sus propiedades esenciales® y con sus
debilidades concomitantes,* aunque sin pecado;® siendo concebido por el
Espiritu Santo en el vientre de la Virgen Maria, al venir sobre ella el Espiritu
Santo y cubrirla el Altisimo con su sombra; y asi fue hecho de una mujer de
la tribu de Judd, de la simiente de Abraham y David segn las Escrituras;®
de manera que, dos naturalezas completas, perfectas y distintas se unieron
inseparablemente en una persona, pero sin conversion, composicion o
confusion alguna. Esta persona es verdadero Dios’ y verdadero hombre,®
aunque un solo Cristo, el (inico mediador entre Dios y el hombre.®

1Jn. 8:58; JI. 2:32 con Ro. 10:13; Sal. 102:25 con He. 1:10; 1 P. 2:3 con Sal. 34:8; Is. 8:12, 13 con

3:15; Jn. 1:1; 5:18; 20:28; Ro. 9:5; Tit. 2:13; He. 1:8, 9; Fil. 2:5,6; 2 P. 1:1; 1 Jn. 5:20
2G4 4:4

36



3 He. 10:5; Mr. 14:8; Mt. 26:12, 26; Lc. 7:44-46; Jn. 13:23; Mt. 9:10-13; 11:19; Lc. 22:44; He. 2:10;
5:8; 1 P. 3:18; 4:1; Jn. 19:32-35; Mt. 26:36—44, Stg. 2:26; Jn. 19:30; Lc. 23:46; Mt. 26:39; 9:36; Mr.
3:5; 10:14; Jn. 11:35; Lc. 19:41-44; 10:21; Mt. 4:1-11; He. 4:15 con Stg. 1:13; Lc. 5:16; 6:12; 9:18,
28; 2:40, 52; He. 5:8, 9

4 Mt. 4:2; Mr. 11:12; Mt. 21:18; Jn. 4:7; 19:28; 4:6; Mt. 8:24; Ro. 8:3; He. 5:8; 2:10, 18; G&. 4:4
5s.53:9; Lc. 1:35; Jn. 8:46; 14:30; Ro. 8:3; 2 Co. 5:21; He. 4:15; 7:26; 9:14; 1 P. 1:19; 2:22; 1 Jn.
3:5

®Ro. 1:3,4; 9:5

" Cf. ref. 1 arriba

8 Hch. 2:22; 13:38; 17:31; 1 Co. 15:21; 1 Ti. 2:5

%Ro. 1:3, 4; Ga. 4:4, 5; Fil. 2:5-11

3. El Sefior Jesus, en su naturaleza humana asi unida a la divina, en la
persona del Hijo, fue santificado y ungido con el Espiritu Santo sin medida,
teniendo en si todos los tesoros de la sabiduria y del conocimiento, en quien
agradd al Padre que habitase toda plenitud, a fin de que siendo santo,
inocente y sin mancha, y lleno de gracia y de verdad, fuese del todo apto
para desempefiar el oficio de mediador y fiador;! el cual no tomé para sf,
sino que fue llamado para el mismo por su Padre, quien también puso en sus
manos todo poder y juicio, y le ordend que lo cumpliera.?

1Sal. 45:7; Col. 1:19; 2:3; He. 7:26; Jn. 1:14; Hch. 10:38; He. 7:22
2 He. 5:5; Jn. 5:22, 27: Mt. 28:18; Hch. 2:36

4. El Sefior JesUs asumié de muy buena voluntad este oficio,! y para
desempefiarlo, nacié bajo la ley,? la cumplié perfectamente y sufrié el
castigo que nos correspondia a nosotros, el cual deberiamos haber llevado y
sufrido,® siendo hecho pecado y maldicién por nosotros;* soportando las mas
terribles aflicciones en su alma y los mas dolorosos sufrimientos en su
cuerpo;® fue crucificado y murid, y permanecié en el estado de los muertos,
aunque sin ver corrupcion.® Al tercer dia resucit6 de entre los muertos con
el mismo cuerpo en que sufrid,” con el cual también ascendi6 al cielo,® y alli
esta sentado a la diestra de su Padre intercediendo,® y regresara para juzgar
a los hombres y a los angeles al final del mundo.°

! Sal. 40:7, 8 con He. 10:5-10; Jn. 10:18; Fil. 2:8

2G4, 4:4

3 Mt. 3:15; 5:17

4 Mt. 26:37, 38; Lc. 22:44; Mt. 27:46

5 Mt. 26-27

®Fil. 2:8; Hch. 13:37

7.Jn. 20:25, 27

8 Hch. 1:9-11

°Ro. 8:34; He. 9:24
10 Hch. 10:42; Ro. 14:9, 10; Hch. 1:11; Mt. 13:40-42: 2 P. 2:4; Jud. 6

5. El Sefior Jesus, por su perfecta obediencia y el sacrificio de si mismo! que
ofreci6 a Dios una sola vez por el Espiritu eterno,? ha satisfecho plenamente
la justicia de Dios,® ha conseguido la reconciliaciéon* y ha comprado una
herencia eterna en el reino de los cielos® para todos aquellos que el Padre le
ha dado.®

37



' Ro. 5:19; Ef. 5:2

2 He. 9:14, 16; 10:10, 14

3Ro. 3:25, 26; He. 2:17; 1 Jn. 2:2; 4:10
42 Co. 5:18, 19; Col. 1:20-23

® He. 9:15; Ap. 5:9, 10

®Jn. 17:2

6. Aun cuando el precio de la redencion no fue realmente pagado por Cristo
hasta después de su encarnacion, sin embargo la virtud, la eficacia y los
beneficios de la misma fueron comunicados a los elegidos en todas las
épocas transcurridas desde el principio del mundo,* en las promesas, tipos y
sacrificios y por medio de los mismos, en los cuales fue revelado y sefialado
como la simiente que heriria la cabeza de la serpiente,? y como el Cordero
inmolado desde la fundacion del mundo,® siendo el mismo ayer, hoy y por
los siglos.*

1 Ga. 4:4,5; Ro. 4:1-9

2Gn. 3:15; 1 P. 1:10, 11

3 Ap. 13:8
4 He. 13:8

7. Cristo, en la obra de mediacion, actia conforme a ambas naturalezas,
haciendo por medio de cada naturaleza lo que es propio de ella; aunque, por
razon de la unidad de la persona, lo que es propio de una naturaleza algunas
veces se le atribuye en la Escritura a la persona denominada por la otra
naturaleza.t

1Jn. 3:13: Hch. 20:28

8. A todos aquellos para quienes Cristo ha obtenido eterna redencion, cierta
y eficazmente les aplica y comunica la misma,! haciendo intercesion por
ellos,? uniéndoles a si mismo por su Espiritu,® revelandoles en la Palabra y
por medio de ella el misterio de la salvacion,* persuadiéndoles a creer y
obedecer,®> gobernando sus corazones por su Palabra y Espiritu,® vy
venciendo a todos sus enemigos por su omnipotente poder y sabiduria,” de
tal manera y forma que sea mas de acuerdo con su maravillosa e inescrutable
dispensacion;® y todo por su gracia libre y absoluta, sin prever ninguna
condicion en ellos para granjearla.®

1 Jn. 6:37, 39; 10:15, 16; 17:9

21Jn.2:1,2; Ro. 8:34

*Ro.8:1,2

4Jn. 15:13, 15; 17:6; Ef. 1:7-9

51Jn. 5:20

®Jn. 14:16; He. 12:2; Ro. 8:9, 14; 2 Co. 4:13; Ro. 15:18, 19; Jn. 17:17

7Sal. 110:1; 1 Co. 15:25, 26; Col. 2:15

8Ef 1:9-11
91 Jn. 3:8: Ef. 1:8

38



9. Este oficio de mediador entre Dios y el hombre es propio solo de Cristo,
quien es el Profeta, Sacerdote y Rey de la Iglesia de Dios; y no puede, ya
sea parcial o totalmente, ser transferido de él a ningln otro.!

11Ti.255

10. Este numero y orden de oficios es necesario; pues, por nuestra
ignorancia, tenemos necesidad de su oficio profético;® y por nuestra
separacion de Dios y la imperfeccion del mejor de nuestros servicios,
necesitamos su oficio sacerdotal para reconciliarnos con Dios y presentarnos
aceptos para con €l;2 y por nuestra indisposicion y total incapacidad para
volver a Dios y para nuestro rescate y proteccion de nuestros adversarios
espirituales, necesitamos su oficio real para convencernos, subyugarnos,
atraernos, sostenernos, librarnos y preservarnos para su reino celestial.’

1Jn. 1:18

2Col. 1:21; G4. 5:17; He. 10:19-21
3Jn. 16:8: Sal. 110:3: Lc. 1:74, 75

CAPITULO 9
DEL LIBRE ALBEDRIO

1. Dios ha dotado la voluntad del hombre de una libertad natural y de poder
para actuar por eleccién propia, que no es forzada ni determinada a hacer
bien o mal por ninguna necesidad de la naturaleza.!

1 Mt. 17:12; Stg. 1:14; Dt. 30:19

2. El hombre, en su estado de inocencia, tenia libertad y poder para querer
y hacer lo que era bueno y agradable a Dios,* pero era mudable y podia caer
de dicho estado.?

1 Ec. 7:29
2Gn. 3:6

3. El hombre, por su Caida en un estado de pecado, ha perdido
completamente toda capacidad para querer cualquier bien espiritual que
acompairie a la salvacion; por consiguiente, como hombre natural que esta
enteramente opuesto a ese bien y muerto en el pecado, no puede por sus
propias fuerzas convertirse a si mismo o prepararse para ello.!

! Ro. 6:16, 20; Jn. 8:31-34; Ef. 2:1; 2 Co. 3:14; 4:3, 4; Jn. 3:3; Ro. 7:18; 8:7; 1 Co. 2:14; Mt. 7:17,

18; 12:33-37; Lc. 6:43-45; Jn. 6:44; Jer. 13:23; Jn. 3:3, 5; 5:40; 6:37, 39, 40, 44, 45, 65; Hch. 7:51;
Ro. 3:10-12; Stg. 1:18; Ro. 9:16-18; Jn. 1:12, 13; Hch. 11:18; Fil. 1:29; Ef. 2:8, 9

4. Cuando Dios convierte a un pecador y lo traslada al estado de gracia, lo
libra de su servidumbre natural bajo el pecado y, por su sola gracia, lo
capacita para querer y obrar libremente lo que es espiritualmente bueno;* sin
embargo, por razon de la corrupcion que todavia le queda, no quiere, ni

39



perfecta ni Gnicamente, lo que es bueno, sino que también quiere lo que es
malo.?

1 Col. 1:13: Jn. 8:36: Fil. 2:13
2Ro. 7:14-25; G&. 5:17

5. Esta voluntad del hombre es hecha perfecta e inmutablemente libre solo
para el bien, Unicamente en el estado de gloria.t

LEf, 4:13; He. 12:23

CAPITULO 10
DEL LLAMAMIENTO EFICAZ

1. A aquellos a quienes Dios* ha predestinado para vida,? tiene a bien en su
tiempo sefalado y aceptado,® llamar eficazmente* por su Palabra® y
Espiritu,® asi sacandolos del estado de pecado y muerte en que estan por
naturaleza y llevandolos a la gracia y la salvacion por Jesucristo;’
iluminando de modo espiritual y salvador sus mentes, a fin de que
comprendan las cosas de Dios;® quitandoles el corazon de piedra y dandoles
un corazén de carne,® renovando sus voluntades y, por su poder
omnipotente, induciéndoles a lo que es bueno, y llevandoles eficazmente a
Jesucristo;° pero de modo que van con total libertad, habiendo recibido por
la gracia de Dios la disposicion para hacerlo.!

! Ro. 8:28, 29

2Ro. 8:29, 30; 9:22-24; 1 Co. 1:26-28; 2 Ts. 2:13, 14; 2 Ti. 1.9

$Jn. 3:8; Ef. 1:11

4 Mt. 22:14; 1 Co. 1:23, 24; Ro. 1:6; 8:28; Jud. 1; Sal. 29; Jn. 5:25: Ro. 4:17

2 Ts. 2:14; 1 P. 1:23-25; Stg. 1:17-25; 1 Jn. 5:1-5; Ro. 1:16, 17; 10:14; He. 4:12
5Jn.3:3,5,6,8;2Co. 33,6

"Ro.8:2;1Co. 1:9; Ef. 2:1-6; 2 Ti. 1:9, 10

8 Hch. 26:18; 1 Co. 2:10, 12; Ef. 1:17, 18

°Ez. 36:26

10 Dt. 30:6; Ez. 36:27; Jn. 6:44, 45; Ef. 1:19; Fil. 2:13
1'sal. 110:3; Jn. 6:37; Ro. 6:16-18

2. Este llamamiento eficaz proviene solamente de la gracia libre y especial
de Dios, no de ninguna cosa prevista en el hombre, ni por ningun poder o
instrumentalidad en la criatura,! siendo el hombre en esto enteramente
pasivo, al estar muerto en delitos y pecados, hasta que es vivificado y
renovado por el Espiritu Santo;? es capacitado de este modo para responder
a este llamamiento y para recibir la gracia ofrecida y transmitida en él, y
esto por un poder no menor que el que resucitd a Cristo de los muertos.?

12 Ti. 1:9; Tit. 3:4, 5; Ef. 2:4, 5, 8, 9; Ro. 9:11

21 Co. 2:14; Ro. 8:7; Ef. 2:5
3 Ef. 1:19, 20: Jn. 6:37; Ez. 36:27: Jn. 5:25

3. Los nifios elegidos que mueren en la infancia son regenerados y salvados
por Cristo por medio del Espiritu, quien obra cuando, donde y como quiere;?
40



asi lo son también todas las personas elegidas que sean incapaces de ser
[lamadas externamente por el ministerio de la Palabra.

1Jn. 3:8

4. Otras personas no elegidas, aunque sean Ilamadas por el ministerio de la
Palabra y tengan algunas de las operaciones comunes del Espiritu,* como no
son eficazmente traidas por el Padre, no quieren ni pueden venir
verdaderamente a Cristo y, por lo tanto, no pueden ser salvas;?> mucho menos
pueden ser salvos los que no reciben la religion cristiana, por muy diligentes
que sean en ajustar sus vidas a la luz de la naturaleza y a la ley de la religion
que profesen.’

1 Mt. 22:14; Mt. 13:20, 21; He. 6:4, 5; Mt. 7:22

2Jn. 6:44, 45, 64-66; 8:24
8 Hch. 4:12: Jn. 4:22: 17:3

CAPITULO 11
DE LA JUSTIFICACION

1. A quienes Dios llama eficazmente, también justifica gratuitamente,* no
infundiendo justicia en ellos sino perdonandoles sus pecados, y contando y
aceptando sus personas como justas; no por nada obrado en ellos o0 hecho
por ellos, sino solamente por causa de Cristo;3 no imputandoles la fe misma,
ni la accion de creer, ni ninguna otra obediencia evangélica como justicia;
sino imputandoles la obediencia activa de Cristo a toda la ley y su
obediencia pasiva en su muerte para la completa y Unica justicia de ellos por
la fe, la cual tienen no de si mismos; es don de Dios.*

! Ro. 3:24; 8:30

2Ro. 4:5-8; Ef. 1.7

31 Co. 1:30, 31: Ro. 5:17-19
4Fil. 3:9; Ef. 2:7, 8: 2 Co. 5:19-21: Tit. 3:5, 7: Ro. 3:22-28: Jer. 23:6; Hch. 13:38, 39

2. La fe que asi recibe a Cristo y descansa en €l y en su justicia es el Gnico
instrumento de la justificacion;* sin embargo, no esta sola en la persona
justificada, sino que siempre va acompafiada por todas las demas virtudes
salvadoras, y no es una fe muerta sino que obra por el amor.?

1 Ro. 1:17; 3:27-31: Fil. 3:9: G&. 3:5
2G4a. 5:6; Stg. 2:17, 22, 26

3. Cristo, por su obediencia y muerte, saldo totalmente la deuda de todos
aquellos que son justificados; y por el sacrificio de si mismo en la sangre de
su cruz, sufriendo en el lugar de ellos el castigo que merecian, hizo una
satisfaccion adecuada, real y completa a la justicia de Dios en favor de
ellos; sin embargo, por cuanto Cristo fue dado por el Padre para ellos,? y su
obediencia y satisfaccion fueron aceptadas en lugar de las de ellos,® y ambas
gratuitamente y no por nada en ellos, su justificacion es solamente de pura

41



gracia,* a fin de que tanto la precisa justicia como la rica gracia de Dios
fueran glorificadas en la justificacion de los pecadores.®

! Ro. 5:8-10, 19; 1 Ti. 2:5, 6; He. 10:10, 14; Is. 53:4-6, 10-12

2Ro. 8:32

32 Co.5:21; Mt. 3:17; Ef. 5:2

4 Ro. 3:24: Ef. 1:7
°Ro. 3:26; Ef. 2:7

4. Desde la eternidad, Dios decreté justificar a todos los elegidos;* y en el
cumplimiento del tiempo, Cristo murio por los pecados de ellos, y resucitd
para su justificacion;? sin embargo, no son justificados personalmente hasta
que, a su debido tiempo, Cristo les es realmente aplicado por el Espiritu
Santo.®

11pP.1:2,19, 20; Ga. 3:8; Ro. 8:30

2Ro. 4:25; Ga. 4:4; 1 Ti. 2:6

3Col. 1:21, 22; Tit. 3:4-7; Gé&. 2:16; Ef. 2:1-3

5. Dios continlia perdonando los pecados de aquellos que son justificados,*
y aunque ellos nunca pueden caer del estado de justificacion,? sin embargo
pueden, por sus pecados, caer en el desagrado paternal de Dios; y, en esa
condicidn, no suelen tener la luz de su rostro restaurada sobre ellos, hasta
que se humillen, confiesen sus pecados, pidan perdon y renueven su fe y
arrepentimiento.®

1Mt 6:12; 1 Jn. 1:7-2:2; Jn. 13:3-11

2c. 22:32; Jn. 10:28; He. 10:14
3 Sal. 32:5: 51:7-12: Mt. 26:75: Lc. 1:20

6. La justificacion de los creyentes bajo el Antiguo Testamento fue, en todos
estos sentidos, una y la misma que la justificacion de los creyentes bajo el
Nuevo Testamento.!

1 G4. 3:9: Ro. 4:22-24

CAPITULO 12
DE LA ADOPCION

1. A todos aquellos que son justificados,* Dios se dignd,? en su Gnico Hijo
Jesucristo y por amor de éste,® hacerles participes de la gracia de la
adopcion, por la cual son incluidos en el namero de los hijos de Dios y gozan
de sus libertades y privilegios, tienen su nombre escrito sobre ellos,* reciben
el espiritu de adopcion, tienen acceso al trono de la gracia con confianza, se
les capacita para clamar: “Abba, Padre,” se les compadece, protege, provee
y corrige como por un Padre, pero nunca se les desecha, sino que son
sellados para el dia de la redencion,® y heredan las promesas como herederos
de la salvacion eterna.’
L G4, 3:24-26
21Jn.3:1-3

42



3 Ef. 1:5; G&. 4:4, 5; Ro. 8:17, 29

*Ro. 8:17; Jn. 1:12; 2 Co. 6:18; Ap. 3:12

> Ro. 8:15; Ef. 3:12; Ro. 5:2; G4&. 4:6; Ef. 2:18

6 Sal. 103:13; Pr. 14:26; Mt. 6:30, 32; 1 P. 5:7; He. 12:6; Is. 54:8, 9; Lm. 3:31; Ef. 4:30
"Ro. 8:17; He. 1:14; 9:15

CAPITULO 13
DE LA SANTIFICACION

1. Aquellos que son unidos a Cristo, llamados eficazmente y regenerados,
teniendo un nuevo corazon y un nuevo espiritu, creados en ellos en virtud
de la muerte y la resurreccion de Cristo,! son ain mas santificados de un
modo real y personal,> mediante la misma virtud,® por su Palabra y Espiritu
que moran en ellos;* el dominio del cuerpo entero del pecado es destruido,
y las diversas concupiscencias del mismo son debilitadas y mortificadas mas
y mas, y ellos son mas y més vivificados y fortalecidos en todas las virtudes
salvadoras, para la practica de toda verdadera santidad,® sin la cual nadie
veréa al Sefior.®

1Jn.3:3-8; 1Jn. 2:29; 3:9, 10; Ro. 1:7; 2 Co. 1:1; Ef. 1:1; Fil. 1:1; Col. 3:12; Hch. 20:32; 26:18; Ro.
15:16; 1 Co. 1:2; 6:11; Ro. 6:1-11

21 Ts.5:23; Ro. 6:19, 22

31 Co. 6:11; Hch. 20:32; Fil. 3:10; Ro. 6:5, 6

4Jn. 17:17; Ef. 5:26; 3:16-19; Ro. 8:13

>Ro. 6:14; G4. 5:24; Ro. 8:13; Col. 1:11; Ef. 3:16-19; 2 Co. 7:1; Ro. 6:13; Ef. 4:22-25; G&. 5:17
6 He. 12:14

2. Esta santificacion se efectua en todo el hombre, aunque es incompleta en
esta vida; todavia quedan algunos remanentes de corrupcién en todas
partes,! de donde surge una continua e irreconciliable guerra:? la carne lucha
contra el Espiritu, y el Espiritu contra la carne.®

11 Ts.5:23; 1Jn. 1:8, 10; Ro. 7:18, 23; Fil. 3:12

21Co0.9:24-27: 1 Ti. 1:18: 6:12: 2 Ti. 4:7
3G4.5:17;1P.2:11

3. En dicha guerra, aunque la corrupcion que aun queda prevalezca mucho
por algun tiempo,! la parte regenerada triunfa a través de la continua
provision de fuerzas por parte del Espiritu santificador de Cristo;? y asi los
santos crecen en la gracia, perfeccionando la santidad en el temor de Dios,
prosiguiendo una vida celestial, en obediencia evangélica a todos los
mandatos que Cristo, como Cabeza y Rey, les ha prescrito en su Palabra.’

! Ro.7:23

2Ro. 6:14: 1 Jn. 5:4; Ef. 4:15, 16
32 P.3:18: 2 Co. 7:1; 3:18: Mt. 28:20

43



CAPITULO 14
DE LA FE SALVADORA

1. La gracia de la fe, por la cual se capacita a los elegidos para creer para la
salvacion de sus almas, es la obra del Espiritu de Cristo en sus corazones, y
ordinariamente se realiza por el ministerio de la Palabra; por la cual, y por
la administracion del bautismo y la Cena del Sefior, la oracion y otros
medios designados por Dios, esa fe aumenta y se fortalece.?

1Jn. 6:37, 44: Hch. 11:21, 24: 13:48: 14:27: 15:9: 2 Co. 4:13: Ef. 2:8; Fil. 1:29: 2 Ts. 2:13: 1 P. 1:2
2Ro. 10:14, 17; Lc. 17:5; Hch. 20:32; Ro. 4:11; 1 P. 2:2

2. Por esta fe, el cristiano cree que es verdadero todo lo revelado en la
Palabra por la autoridad de Dios mismo, y también percibe en ella una
excelencia superior a todos los demas escritos y todas las cosas en el mundo,
pues muestra la gloria de Dios en sus atributos, la excelencia de Cristo en su
naturaleza y oficios, y el poder y la plenitud del Espiritu Santo en sus obras
y operaciones; y de esta forma, el cristiano es capacitado para confiar su
alma a la verdad asi creida;* y también acta de manera diferente seglin sea
el contenido de cada pasaje en particular: produciendo obediencia a los
mandatos,? temblando ante las amenazas,® y abrazando las promesas de Dios
para esta vida y para la venidera;* pero las principales acciones de la fe
salvadora tienen que ver directamente con Cristo: aceptarle, recibirle y
descansar solo en él para la justificacion, santificacion y vida eterna, en
virtud del pacto de gracia.’

1 Hch. 24:14; 1 Ts. 2:13; Sal. 19:7-10; 119:72

2Jn. 15:14; Ro. 16:26

%1s. 66:2

41 Ti. 4:8: He. 11:13
5Jn. 1:12; Hch. 15:11; 16:31; Ga. 2:20

3. Esta fe, aunque sea diferente en grados y pueda ser débil o fuerte, es, sin
embargo, aun en su grado minimo, diferente en su clase y naturaleza (como
lo es toda otra gracia salvadora) de la fe y la gracia comdn de aquellos
creyentes que solo lo son por un tiempo;? y consecuentemente, aunque
muchas veces sea atacada y debilitada, resulta, sin embargo, victoriosa,?
creciendo en muchos hasta obtener la completa seguridad* a través de
Cristo, quien es tanto el autor como el consumador de nuestra fe.>

1 Mt. 6:30; 8:10, 26; 14:31; 16:8; Mt. 17:20; He. 5:13, 14; Ro. 4:19, 20

2Stg. 2:14; 2 P. 1:1; 1 Jn. 5:4

3c.22:31, 32; Ef. 6:16; 1 Jn. 5:4, 5

4Sal. 119:114: He. 6:11, 12: 10:22, 23
5He. 12:2

44



CAPITULO 15
DEL ARREPENTIMIENTO PARA VIDA Y SALVACION

1. A aquellos de los elegidos que se convierten en la madurez, habiendo
vivido por algun tiempo en el estado natural,® y habiendo servido en el
mismo a diversas concupiscencias y placeres, Dios, al llamarlos
eficazmente, les da arrepentimiento para vida.?

L Tit. 3:2-5
22 Cr. 33:10-20; Hch. 9:1-19; 16:29, 30

2. Si bien no hay nadie que haga el bien y no peque,! y los mejores hombres,
mediante el poder y el engafio de la corrupcion que habita en ellos, junto
con el predominio de la tentacion, pueden caer en grandes pecados y
provocaciones,> Dios, en el pacto de gracia, ha provisto
misericordiosamente que los creyentes que pequen y caigan de esta manera
sean renovados mediante el arrepentimiento para salvacion.?

1 Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20

225S.11:1-27; Lc. 22:54-62
3 Jer. 32:40; Lc. 22:31-32; 1 Jn. 1:9

3. Este arrepentimiento para salvacion es una gracia evangélica! por la cual
una persona a quien el Espiritu hace consciente de las multiples maldades
de su pecado,? mediante la fe en Cristo® se humilla por él con una tristeza
que es segun Dios, abominacion de él y aborrecimiento de si mismo, orando
por el perddn y las fuerzas que proceden de la gracia,* con el propésito y
empefio, mediante la provision del Espiritu, de andar delante de Dios para
agradarle en todo.>

1 Hch. 5:31; 11:18; 2 Ti. 2:25

2 Sal. 51:1-6; 130:1-3; Lc. 15:17-20; Hch. 2:37-38

% Sal. 130:4; Mt. 27:3-5; Mr. 1:15

4 Ez. 16:60-63; 36:31, 32; Zc. 12:10; Mt. 21:19; Hch. 15:19; 20:21; 26:20; 2 Co. 7:10, 11; 1 Ts. 1:9
5Pr. 28:13: Ez. 36:25; 18:30, 31: Sal. 119:59, 104, 128: Mt. 3:8: Lc. 3:8; Hch. 26:20: 1 Ts. 1:9

4. Puesto que el arrepentimiento ha de continuar a lo largo de toda nuestra
vida, debido al cuerpo de muerte y sus inclinaciones,! es por tanto el deber
de cada hombre arrepentirse especificamente de los pecados concretos que
conozca.?

1 Ez. 16:60: Mt. 5:4: 1 Jn. 1:9
2. 19:8: 1 Ti. 1:13, 15

5. Tal es la provision que Dios ha hecho a través de Cristo en el pacto de
gracia para la preservacion de los creyentes para salvacion que, si bien no
hay pecado tan pequefio que no merezca la condenacion,® no hay, sin
embargo, pecado tan grande que acarree condenacion a aquellos que se
arrepienten, lo cual hace necesaria la predicacion constante del

arrepentimiento.?
45



1'sal. 130:3: 143:2: Ro. 6:23
2 |s. 1:16-18: 55:7: Hch. 2:36-38

CAPITULO 16
DE LAS BUENAS OBRAS

1. Las buenas obras son solamente aquellas que Dios ha ordenado en su
santa Palabra! y no las que, sin la autoridad de esta, han inventado los
hombres por un fervor ciego o con cualquier pretexto de buenas
intenciones.?

1 Mi. 6:8; Ro. 12:2; He. 13:21; Col. 2:3; 2 Ti. 3:16, 17

2 Mt. 15:9 con Is. 29:13: 1 P. 1:18; Ro. 10:2: Jn. 16:2: 1 S. 15:21-23: 1 Co. 7:23: Ga. 5:1: Col. 2:8,
16-23

2. Estas buenas obras, hechas en obediencia a los mandamientos de Dios,
son los frutos y evidencias de una fe verdadera y viva;' y por ellas los
creyentes manifiestan su gratitud,? fortalecen su seguridad,® edifican a sus
hermanos,* adornan la profesion del evangelio,® tapan la boca de los
adversarios,® y glorifican a Dios, cuya hechura son, creados en Cristo Jesus
para ello,” para que teniendo por fruto la santificacion, tengan como fin la
vida eterna.®

! Stg. 2:18, 22; GA4. 5:6; 1 Ti. 1:5

2 Sal. 116:12-14; 1 P. 2:9, 12; Lc. 7:36-50 con Mt. 26:1-11

31Jn.2:3,5;3:18,19; 2 P. 1:5-11

42 Co0.9:2; Mt. 5:16

5 Mt. 5:16; Tit. 2:5,9-12; 1 Ti. 6:1; 1 P. 2:12

61P.2:12,15; Tit. 2:5; 1 Ti. 6:1

TEf. 2:10; Fil. 1:11; 1 Ti. 6:1; 1 P. 2:12; Mt. 5:16
8 Ro. 6:22; Mt. 7:13, 14, 21-23

3. La capacidad que tienen los creyentes para hacer buenas obras no es de
ellos mismos en ninguna manera, sino completamente del Espiritu de Cristo.
Y para que ellos puedan tener esta capacidad, ademas de las virtudes que ya
han recibido, se necesita una influencia efectiva del mismo Espiritu Santo
para obrar en ellos tanto el querer como el hacer por su buena voluntad;! sin
embargo, no deben volverse negligentes por ello, como si no estuviesen
obligados a cumplir deber alguno aparte de un impulso especial del Espiritu,
sino que deben ser diligentes en avivar la gracia de Dios que esta en ellos.?

1 Ez. 36:26, 27; Jn. 15:4-6; 2 Co. 3:5; Fil. 2:12, 13; Ef. 2:10
2Ro. 8:14: Jn. 3:8: Fil. 2:12, 13: 2 P. 1:10; He. 6:12:; 2 Ti. 1:6: Jud. 20, 21

4. Quienes alcancen el mayor grado de obediencia posible en esta vida
quedan tan lejos de llegar a un grado supererogatorio, y de hacer mas de lo
que Dios requiere, que les falta mucho de lo que por deber estan obligados
a hacer.!
11 R. 8:46; 2 Cr. 6:36; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 3:9, 23; 7:14 ss.; G4. 5:17; 1 Jn. 1:6—
10; Lc. 17:10

46



5. Nosotros no podemos, por nuestras mejores obras, merecer el perdon del
pecado o la vida eterna de la mano de Dios, a causa de la gran desproporcién
que existe entre nuestras obras y la gloria que ha de venir,* y por la distancia
infinita que hay entre nosotros y Dios, a quien no podemos beneficiar por
dichas obras, ni satisfacer la deuda de nuestros pecados anteriores; pero
cuando hemos hecho todo lo que podemos, no hemos sino cumplido con
nuestro deber y somos siervos indtiles;? y tanto en cuanto son buenas
proceden de su Espiritu;® y en cuanto son hechas por nosotros, son impuras
y estan mezcladas con tanta debilidad e imperfeccion que no pueden
soportar la severidad del castigo de Dios.*

!Ro.8:18

2 Job 22:3; 35:7; Lc. 17:10; Ro. 4:3; 11:3

3 Gé. 5:22-23

41R. 8:46; 2 Cr. 6:36; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 3:9, 23; 7:14 ss.; G&. 5:17; 1 Jn. 1:6—
10

6. No obstante, por ser aceptadas las personas de los creyentes por medio de
Cristo, sus buenas obras también son aceptadas en él;* no como si fueran en
esta vida enteramente irreprochables e irreprensibles a los ojos de Dios;?
sino que a él, mirandolas en su Hijo, le place aceptar y recompensar aquello
que es sincero aun cuando esté acompafiado de muchas debilidades e
imperfecciones.®

1 Ex. 28:38; Ef. 1:6-7; 1 P. 2:5

21R. 8:46; 2 Cr. 6:36; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 3:9, 23; 7:14 ss.; G&. 5:17; 1 Jn. 1:6—

10
% He. 6:10; Mt. 25:21, 23

7. Las obras hechas por hombres no regenerados, aungue en si mismas sean
cosas que Dios ordena, y de utilidad tanto para ellos como para otros,* sin
embargo, por no proceder de un corazoén purificado por la fe? y no ser hechas
de una manera correcta de acuerdo con la Palabra,® ni para un fin correcto
(la gloria de Dios*), son, por tanto, pecaminosas, y no pueden agradar a Dios
ni hacer a un hombre digno de recibir gracia por parte de Dios.® Y a pesar
de esto, el hecho de que descuiden las buenas obras es mas pecaminoso y
desagradable a Dios.®

L1 R. 21:27-29; 2 R. 10:30, 31; Ro. 2:14; Fil. 1:15-18

2Gn. 4:5 con He. 11:4-6; 1 Ti. 1:5; Ro. 14:23; G&. 5:6

$1Co.13:3;1s. 1:12

4 Mt. 6:2, 5, 6; 1 Co. 10:31

®Ro. 9:16; Tit. 1:15; 3:5

®1R.21:27-29; 2 R. 10:30, 31; Sal. 14:4; 36:3

47



CAPITULO 17
DE LA PERSEVERANCIA DE LOS SANTOS

1. Aquellos a quienes Dios ha aceptado en el Amado, y ha llamado
eficazmente y santificado por su Espiritu, y a quienes ha dado la preciosa fe
de sus elegidos, no pueden caer ni total ni definitivamente del estado de
gracia, sino que ciertamente perseveraran en él hasta el fin, y seran salvos
por toda la eternidad, puesto que los dones y el llamamiento de Dios son
irrevocables, por lo que el continua engendrando y nutriendo en ellos la fe,
el arrepentimiento, el amor, el gozo, la esperanza y todas las virtudes del
Espiritu para inmortalidad;* y aunque surjan y les azoten muchas tormentas
e inundaciones, nunca podran, sin embargo, arrancarles del fundamento y la
roca a que por la fe estan aferrados; a pesar de que, por medio de la
incredulidad y las tentaciones de Satanas, la vision perceptible de la luz y el
amor de Dios puede nublarseles y oscurecérseles por un tiempo,? él, sin
embargo, es aun el mismo, y ellos seran guardados, sin duda alguna, por el
poder de Dios para salvacion, en la que gozaran de su posesion adquirida, al
estar ellos esculpidos en las palmas de sus manos y sus nombres escritos en
el libro de la vida desde toda la eternidad.?

1Jn. 10:28, 29; Fil. 1:6; 2 Ti. 2:19; 2 P.1:5-10; 1 Jn. 2:19

2 Sal. 89:31, 32; 1 Co. 11:32; 2 Ti. 4.7
3 Sal. 102:27; Mal. 3:6; Ef. 1:14; 1 P. 1:5; Ap. 13:8

2. Esta perseverancia de los santos depende no de su propio libre albedrio,*
sino de la inmutabilidad del decreto de eleccién,? que fluye del amor libre e
inmutable de Dios el Padre, sobre la base de la eficacia de los méritos y la
intercesion de Jesucristo y la union con él,3 del juramento de Dios,* de la
morada de su Espiritu, de la simiente de Dios que esta en los santos,® y de
la naturaleza del pacto de gracia,® de todo lo cual surgen también la certeza
y la infalibilidad de la perseverancia.

LFil. 2:12, 13; Ro. 9:16; Jn. 6:37, 44

2 Mt. 24:22, 24, 31; Ro. 8:30; 9:11, 16; 11:2, 29; Ef. 1:5-11

3 Ef. 1:4; Ro. 5:9, 10; 8:31-34; 2 Co. 5:14; Ro. 8:35-38; 1 Co. 1:8, 9; Jn. 14:19; 10:28, 29

* He. 6:16-20

51Jn.2:19, 20, 27; 3:9; 5:4, 18; Ef. 1:13; 4:30; 2 Co. 1:22; 5:5; Ef. 1:14
6 Jer. 31:33, 34; 32:40; He. 10:11-18; 13:20, 21

3. Y aungue los santos (mediante la tentacion de Satanas y del mundo, el
predominio de la corrupcién que queda en ellos y el descuido de los medios
para su preservacion) caigan en pecados graves y por algun tiempo
permanezcan en ellos! (por lo que incurren en el desagrado de Dios y
entristecen a su Espiritu Santo,? se les dafian sus virtudes y consuelos,® se
les endurece el corazdn y se les hiere la conciencia,* lastiman y escandalizan
a otros,®> y se acarrean juicios temporales®), sin embargo, renovaran su

48



arrepentimiento y seran preservados hasta el fin mediante la fe en Cristo
Jesus.’

1 Mt. 26:70, 72, 74

2 Sal. 38:1-8; Is. 64:5-9; Ef. 4:30; 1 Ts. 5:14

% Sal. 51:10-12

* Sal. 32:3-4; 73:21-22

528S.12:14; 1 Co. 8:9-13; Ro. 14:13-18; 1 Ti. 6:1-2; Tit. 2:5

628S.12:14 ss.; Gn. 19:30-38; 1 Co. 11:27-32

"Lc. 22:32,61-62; 1 Co. 11:32; 1 Jn. 3:9; 5:18

CAPITULO 18
DE LA SEGURIDAD DE LA GRACIA Y DE LA
SALVACION

1. Aunque los creyentes que lo son por un tiempo y otras personas no
regeneradas vanamente se engafien a si mismos con esperanzas falsas y
presunciones carnales de hallarse en el favor de Dios y en estado de
salvacion (pero la esperanza de ellos pereceral), sin embargo, los que creen
verdaderamente en el Sefior Jesus y le aman con sinceridad, esforzandose
por andar con toda buena conciencia delante de €l, pueden en esta vida estar
absolutamente seguros de hallarse en el estado de gracia, y pueden
regocijarse en la esperanza de la gloria de Dios; y tal esperanza nunca les
avergonzara.?

1Jer. 17:9; Mt. 7:21-23: Lc. 18:10-14: Jn. 8:41: Ef. 5:6, 7: G&. 6:3, 7-9
2Ro.5:2,5; 8:16; 1 Jn. 2:3; 3:14, 18, 19, 24; 5:13; 2 P. 1:10

2. Esta certeza no es una mera persuasion conjetural y probable, fundada en
una esperanza falible, sino que es una seguridad infalible de fe! basada en
la sangre vy la justicia de Cristo reveladas en el evangelio;? y también en la
evidencia interna de aquellas virtudes del Espiritu a las cuales se les hacen
promesas,® y en el testimonio del Espiritu de adopcion testificando con
nuestro espiritu que somos hijos de Dios;* y, como fruto suyo, mantiene el
corazén humilde y santo.®

1 Ro.5:2,5; He. 6:11, 19, 20; 1 Jn. 3:2, 14; 4:16; 5:13, 19, 20

2He. 6:17, 18; 7:22; 10:14, 19

8 Mt. 3:7-10; Mr. 1:15; 2 P. 1:4-11; 1 Jn. 2:3; 3:14, 18, 19, 24; 5:13

“Ro. 8:15, 16: 1 Co. 2:12; G&. 4:6, 7
51Jn.3:1-3

3. Esta seguridad infalible no pertenece a la esencia de la fe hasta tal punto
gue un verdadero creyente no pueda esperar mucho tiempo y luchar con
muchas dificultades antes de ser participe de tal seguridad;! sin embargo,
siendo capacitado por el Espiritu para conocer las cosas que le son dadas
gratuitamente por Dios, puede alcanzarla,? sin una revelacién extraordinaria,
por el uso adecuado de los medios; y por eso es el deber de cada uno ser
diligente para hacer firme su llamamiento y eleccion; para que asi su
49



corazon se ensanche en la paz y en el gozo en el Espiritu Santo, en amor y
gratitud a Dios, y en fuerza y alegria en los deberes de la obediencia, que
son los frutos propios de esta seguridad: asi esta de lejos esta seguridad de
inducir a los hombres a la disolucién.®

1 Hch. 16:30-34; 1 Jn. 5:13

2Ro. 8:15, 16; 1 Co. 2:12; Ga. 4:4-6 con 3:2; 1 Jn. 4:13; Ef. 3:17-19; He. 6:11, 12; 2 P. 1:5-11

32P. 1:10; Sal. 119:32; Ro. 15:13; Neh. 8:10; 1 Jn. 4:19, 16; Ro. 6:1, 2, 11-13; 14:17; Tit. 2:11-14;
Ef. 5:18

4. La seguridad de la salvacion de los verdaderos creyentes puede ser, de
diversas maneras, zarandeada, disminuida e interrumpida; como por la
negligencia en conservarla,! por caer en algin pecado especial que hiera la
conciencia y contriste al Espiritu,> por alguna tentacién repentina o
vehemente,? por retirarles Dios la luz de su rostro, permitiendo, aun a los
que le temen, que caminen en tinieblas, y no tengan luz;* sin embargo, nunca
quedan destituidos de la simiente de Dios, y de la vida de fe, de aquel amor
de Cristo y de los hermanos, de aquella sinceridad de corazon y conciencia
del deber, por los cuales, mediante la operacion del Espiritu, esta seguridad
puede ser revivida con el tiempo; y por los cuales, mientras tanto, los
verdaderos creyentes son preservados de caer en total desesperacion.®

I He. 6:11,12; 2 P. 1:5-11

2Sal. 51:8, 12, 14; Ef. 4:30

%5al. 30:7; 31:22; 77:7, 8; 116:11

41s.50:10
51Jn. 3:9; Lc. 22:32: Ro. 8:15, 16; Ga. 4:5: Sal. 42:5, 11

CAPITULO 19
DE LA LEY DE DIOS

1. Dios dio a Adan una ley de obediencia universal escrita en su corazén,! y
un precepto en particular de no comer del fruto del arbol del conocimiento
del bien y del mal;? por lo cual le oblig6 a él y a toda su posteridad a una
obediencia personal completa, exacta y perpetua; prometio la vida por su
cumplimiento de la ley, y amenazé con la muerte su infraccion; y le dotd
también del poder y la capacidad para guardarla.®

1 Gn. 1:27; Ec. 7:29; Ro. 2:12a, 14, 15

2Gn. 2:16, 17
3Gn. 2:16, 17: Ro. 10:5: G&. 3:10, 12

2. La misma ley que primeramente fue escrita en el corazon del hombre
continud siendo una regla perfecta de justicia después de la Caida;! y fue
dada por Dios en el monte Sinai,? en diez mandamientos, y escrita en dos
tablas; los cuatro primeros mandamientos contienen nuestros deberes para
con Dios, y los otros seis, nuestros deberes para con los hombres.?

! para el Cuarto Mandamiento, Gn. 2:3; Ex. 16; Gn. 7:4; 8:10, 12; para el Quinto Mandamiento, Gn.
37:10; para el Sexto Mandamiento, Gn. 4:3-15; para el Séptimo Mandamiento, Gn. 12:17; para el

50



Octavo Mandamiento, Gn. 31:30; 44:8; para el Noveno Mandamiento, Gn. 27:12; para el Décimo
Mandamiento, Gn. 6:2; 13:10, 11

2Ro. 2:12a, 14, 15

8 Ex. 32:15, 16; 34:4, 28; Dt. 10:4

3. Ademas de esta ley, comunmente llamada ley moral, agrado a Dios dar al
pueblo de Israel leyes ceremoniales que contenian varias ordenanzas tipicas;
en parte de adoracién, prefigurando a Cristo, sus virtudes, acciones,
sufrimientos y beneficios;! y en parte proponiendo diversas instrucciones
sobre los deberes morales.? Todas aquellas leyes ceremoniales, habiendo
sido prescritas solamente hasta el tiempo de reformar las cosas, han sido
abrogadas y quitadas por Jesucristo, el verdadero Mesias y Unico legislador,
quien fue investido con poder por parte del Padre para ese fin.?

1 He. 10:1; Col. 2:16, 17

21 Co.5:7:2Co. 6:17: Jud. 23
3 Caol. 2:14, 16, 17; Ef. 2:14-16

4. Dios también les dio a los israelitas diversas leyes civiles, que expiraron
juntamente con el Estado de aquel pueblo, no obligando ahora a ningun otro
en virtud de aquella institucién; ! siendo sus principios de equidad solamente
utilizables en la moral.?

LLc. 21:20-24; Hch. 6:13, 14; He. 9:18, 19 con 8:7, 13; 9:10; 10:1.
21 Co. 5:1,13 con Dt. 22:21: 1 Co. 9:8-10 con Dt. 25:4

5. La ley moral obliga para siempre a todos, tanto a los justificados como a
los demas, a que se la obedezca;! y esto no solo en consideracién a su
contenido, sino también con respecto a la autoridad de Dios, el Creador,
quien la dio.? Tampoco Cristo, en el evangelio, en ninguna manera cancela
esta obligacion sino que la refuerza considerablemente.?

1 Mt. 19:16-22; Ro. 2:14-15; 3:19-20; 6:14; 7:6; 8:3; 1 Ti. 1:8-11; Ro. 13:8-10; 1 Co. 7:19 con Ga.
5:6; 6:15; Ef. 4:25-6:4; Stg. 2:11-12

2 Stg. 2:10-11
3 Mt. 5:17-19; Ro. 3:31; 1 Co. 9:21; Stg. 2:8

6. Aunque los verdaderos creyentes no estan bajo la ley como pacto de obras
para ser por ella justificados o condenados,! sin embargo esta es de gran
utilidad tanto para ellos como para otros, en que como regla de vida les
informa de la voluntad de Dios y de sus deberes, les dirige y obliga a andar
en conformidad con ella,? les revela también la pecaminosa contaminacion
de sus naturalezas, corazones y vidas; de tal manera que, al examinarse a la
luz de ella, puedan llegar a una conviccion mas profunda de su pecado, a
sentir humillacion por él y odio contra él; junto con una vision mas clara de
la necesidad que tienen de Cristo, y de la perfeccién de su obediencia.®
También la ley moral es util para los regenerados a fin de restringir su
corrupcion, en cuanto que prohibe el pecado; y sus amenazas sirven para
mostrar lo que aun sus pecados merecen, y qué aflicciones pueden esperar

51



por ellos en esta vida, aun cuando estén libres de la maldicion y el puro rigor
de la ley.* Asimismo sus promesas manifiestan a los regenerados que Dios
aprueba la obediencia y cuéles son las bendiciones que pueden esperar por
el cumplimiento de la misma,® aunque no como si la ley se lo debiera como
pacto de obras;® de manera que si alguien hace lo bueno y se abstiene de
hacer lo malo porque la ley le manda lo uno y le prohibe lo otro, no por ello
se demuestra que esté bajo la ley y no bajo la gracia.’

1 Hch. 13:39; Ro. 6:14; 8:1; 10:4; G&. 2:16; 4:4, 5

2Ro. 7:12, 22, 25; Sal. 119:4-6; 1 Co. 7:19

%Ro. 3:20; 7:7, 9, 14, 24; 8:3; Stg. 1:23-25

4 Stg. 2:11; Sal. 119:101, 104, 128

S Ef. 6:2, 3; Sal. 37:11; Mt. 5:6; Sal. 19:11

61c. 17:10
" Cf. el libro de Proverbios; Mt. 3:7; Lc. 13:3, 5; Hch. 2:40; He. 11:26; 1 P. 3:8-13

7. Los usos de la ley ya mencionados tampoco son contrarios a la gracia del
evangelio, sino que concuerdan armoniosamente con él; pues el Espiritu de
Cristo subyuga y capacita la voluntad del hombre para que haga libre y
alegremente lo que requiere la voluntad de Dios, revelada en la ley.!

1 G4. 3:21; Jer. 31:33; Ez. 36:27: Ro. 8:4; Tit. 2:14

CAPITULO 20
DEL EVANGELIO Y DEL ALCANCE DE SU GRACIA

1. Habiendo sido quebrantado el pacto de obras por el pecado y habiéndose
vuelto inatil para dar vida, agradd a Dios dar la promesa de Cristo, la
simiente de la mujer, como el medio para llamar a los elegidos, y engendrar
en ellos la fe y el arrepentimiento. En esta promesa, el evangelio, en cuanto
a su sustancia, fue revelado, y es en ella eficaz para la conversion y salvacion
de los pecadores.!

1 Gn. 3:15 con Ef. 2:12; G&. 4:4: He. 11:13: Lc. 2:25, 38: 23:51: Ro. 4:13-16; G4. 3:15-22

2. Esta promesa de Cristo, y la salvacion por medio de él, es revelada
solamente por la Palabra de Dios.! Tampoco las obras de la creacion o la
providencia, con la luz de la naturaleza, revelan a Cristo, o la gracia que es
por medio de él, ni siquiera en forma general u oscura;?> mucho menos hacen
que los hombres destituidos de la revelacion de él por la promesa, 0
evangelio, sean capacitados asi para alcanzar la fe salvadora o el
arrepentimiento.®

1 Hch. 4:12; Ro. 10:13-15

25al. 19; Ro. 1:18-23
3 Ro. 2:12a; Mt. 28:18-20; Lc. 24:46, 47 con Hch. 17:29, 30: Ro. 3:9-20

3. La revelacion del evangelio a los pecadores (hecha en diversos tiempos y
distintas partes, con la adicion de promesas y preceptos para la obediencia

requerida en aquél, en cuanto a las naciones y personas a quienes es
52



concedido), es meramente por la voluntad soberana y el beneplacito de
Dios;! no apropiandosela en virtud de promesa alguna referida al buen uso
de las capacidades naturales de los hombres, ni en virtud de la luz comun
recibida aparte de él, lo cual nadie hizo jamas ni puede hacer.? Por tanto, en
todas las épocas, la predicacion del evangelio ha sido concedida a personas
y naciones, en cuanto a su extension o restriccion, con gran variedad, segin
el consejo de la voluntad de Dios.

1 Mt. 11:20
2Ro. 3:10-12; 8:7, 8

4. Aungue el evangelio es el inico medio externo para revelar a Cristo y la
gracia salvadora, y es, como tal, completamente suficiente para este fin,* sin
embargo, para que los hombres que estan muertos en sus delitos puedan
nacer de nuevo, ser vivificados o regenerados, es ademas necesaria una obra
eficaz e invencible del Espiritu Santo en toda el alma, con el fin de producir
en ellos una nueva vida espiritual; sin esta, ningn otro medio puede efectuar
su conversion a Dios.?

! Ro. 1:16, 17
2Jn. 6:44: 1 Co. 1:22-24: 2:14: 2 Co. 4:4, 6

CAPITULO 21
DE LA LIBERTAD CRISTIANA Y DE LA LIBERTAD DE
CONCIENCIA

1. La libertad que Cristo ha comprado para los creyentes bajo el evangelio
consiste en su libertad de la culpa del pecado, de la ira condenatoria de Dios
y de la severidad y maldicion de la ley,* y en ser librados de este presente
siglo malo, de la servidumbre de Satanas y del dominio del pecado,? del mal
de las aflicciones, del temor y aguijon de la muerte, de la victoria del
sepulcro y de la condenacion eterna,® y también consiste en su libre acceso
a Dios, y en rendirle obediencia a él, no por temor servil, sino con un amor
filial y una mente dispuesta.*

Todo esto era sustancialmente comln también a los creyentes bajo la ley;®
pero bajo el Nuevo Testamento la libertad de los cristianos se ensancha
mucho mas porque estan libres del yugo de la ley ceremonial a que estaba
sujeta la Iglesia judaica, y tienen ahora mayor confianza para acercarse al
trono de gracia, y experiencias mas plenas del libre Espiritu de Dios que
aquellas de las que participaron generalmente los creyentes bajo la ley.®
1Jn. 3:36; Ro. 8:33; Ga. 3:13
2 G4. 1:4; Ef. 2:1-3; Col. 1:13; Hch. 26:18; Ro. 6:14-18: 8:3
®Ro. 8:28; 1 Co. 15:54-57; 1 Ts. 1:10; He. 2:14-15

4 Ef. 2:18: 3:12: Ro. 8:15; 1 Jn. 4:18
5Jn. 8:32: Sal. 19:7-9: 119:14, 24, 45, 47-48, 72, 97: Ro. 4:5-11; G&. 3:9: He. 11:27, 33-34

53



6Jn. 1:17; He. 1:1, 2a: 7:19, 22: 8:6: 9:23: 11:40: G4. 2:11 ss.: 4:1-3: Col. 2:16-17; He. 10:19-21:
Jn. 7:38-39

2. Solo Dios es el Sefior de la conciencia,' y la ha hecho libre de las doctrinas
y los mandamientos de los hombres que estén, de alguna manera, en contra
de su Palabra o que no estén contenidos en esta.? Asi que, creer tales
doctrinas u obedecer tales mandamientos por causa de la conciencia es
traicionar la verdadera libertad de conciencia,® y el requerir una fe implicita
y una obediencia ciega y absoluta es destruir la libertad de conciencia y
también la raz6n.*

1 Stg. 4:12; Ro. 14:4; Ga. 5:1

2 Hch. 4:19; 5:29; 1 Co. 7:23; Mt. 15:9

3 Col. 2:20, 22, 23; G&. 1:10; 2:3-5: 5:1
4Ro. 10:17: 14:23: Hch. 17:11; Jn. 4:22: 1 Co. 3:5: 2 Co. 1:24

3. Aquellos que bajo el pretexto de la libertad cristiana practican cualquier
pecado o abrigan cualquier concupiscencia, al pervertir asi el propdsito
principal de la gracia del evangelio para su propia destruccién, destruyen
completamente, por tanto, el propdsito de la libertad cristiana, que consiste
en que, siendo librados de las manos de todos nuestros enemigos, sirvamos
al Sefior sin temor, en santidad y justicia delante de él, todos los dias de
nuestra vida.?

'Ro.6:1,2
2c.1:74,75; Ro. 14:9; G&. 5:13: 2 P. 2:18, 21

CAPITULO 22
DE LA ADORACION RELIGIOSA Y DEL DIA DE REPOSO

1. La luz de la naturaleza muestra que hay un Dios, que tiene sefiorio y
soberania sobre todo; es justo, bueno y hace bien a todos; y que, por tanto,
debe ser temido, amado, alabado, invocado, creido, y servido con toda el
alma, con todo el corazén y con todas las fuerzas.! Pero el modo aceptable
de adorar al verdadero Dios esté instituido por €l mismo, y esta de tal manera
limitado por su propia voluntad revelada que no se debe adorar a Dios
conforme a las imaginaciones e invenciones de los hombres o a las
sugerencias de Satanas, ni bajo ninguna representacion visible ni en ningun
otro modo no prescrito en las Santas Escrituras.?

1 Jer. 10:7; Mr. 12:33

2Gn. 4:1-5; Ex. 20:4-6: Mt. 15:3,8,9: 2 R. 16:10-18: Lv. 10:1-3: Dt. 17:3; 4:2; 12:29-32: Jos. 1:7;
23:6-8; Mt. 15:13; Col. 2:20-23; 2 Ti. 3:15-17

2. La adoracion religiosa ha de tributarse a Dios Padre, Hijo y Espiritu
Santo, y a él solamente;! no a los angeles, ni a los santos, ni a ninguna otra
criatura;? y desde la Caida, no sin un mediador; ni por la mediacién de
ningln otro, sino solamente de Cristo.®

1 Mt. 4:9, 10: Jn. 5:23: 2 Co. 13:14
54



2 Ro. 1:25; Col. 2:18; Ap. 19:10
3Jn. 14:6: Ef. 2:18: Col. 3:17: 1 Ti. 2:5

3. Siendo la oracién, con accion de gracias, una parte de la adoracién natural,
la exige Dios de todos los hombres.! Pero para que pueda ser aceptada, debe
hacerse en el nombre del Hijo,? con la ayuda del Espiritu,® conforme a su
voluntad,* con entendimiento, reverencia, humildad, fervor, fe, amor vy
perseverancia;® y cuando se hace con otros, en una lengua conocida.®

! Sal. 95:1-7; 100:1-5

2Jn. 14:13, 14

®Ro. 8:26

41Jn.5:14

®Sal. 47:7; Ec. 5:1, 2; He. 12:28; Gn. 18:27; Stg. 5:16; 1:6, 7; Mr. 11:24; Mt. 6:12, 14, 15; Col. 4:2;
Ef. 6:18

61 Co.14:13-19, 27, 28

4. La oracion ha de hacerse por cosas licitas, y a favor de toda clase de
personas vivas, o que viviran mas adelante;! pero no a favor de los muertos
ni de aquellos de quienes se pueda saber que han cometido el pecado de
muerte.?

11Jn.5:14; 1 Ti. 2:1, 2; In. 17:20
22S.12:21-23; Lc. 16:25, 26; Ap. 14:13; 1 Jn. 5:16

5. La lectura de las Escrituras,* la predicacion y la audicion de la Palabra de
Dios,? la instruccion y la amonestacion los unos a los otros por medio de
salmos, himnos y cantos espirituales, el cantar con gracia en el corazon al
Sefior,® como también la administracion del bautismo* y la Cena del Sefior:®
todas estas cosas son parte de la adoracion religiosa a Dios que ha de
realizarse en obediencia a él, con entendimiento, fe, reverencia y temor
piadoso; ademas, la humillacién solemne,® con ayunos, y las acciones de
gracias en ocasiones especiales, han de usarse de una manera santa y
piadosa.’

1 Hch. 15:21; 1 Ti. 4:13; Ap. 1:3

22 Ti.4:2; Lc. 8:18

% Col. 3:16; Ef. 5:19

4 Mt. 28:19, 20

51 Co. 11:26

6 Est. 4:16: JI. 2:12; Mt. 9:15; Hch. 13:2, 3; 1 Co. 7:5
"Ex. 15:1-19: Sal. 107

6. Ahora, bajo el evangelio, ni la oracion ni ninguna otra parte de la
adoracion religiosa estan limitadas a un lugar, ni son mas aceptables por el
lugar en que se realizan, o hacia el cual se dirigen;! sino que Dios ha de ser
adorado en todas partes en espiritu y en verdad;? tanto en cada familia en
particular® diariamente,* como cada uno en secreto por si solo;® asi como de
una manera mas solemne en las reuniones publicas,® las cuales no han de
descuidarse ni abandonarse voluntariamente o por negligencia, cuando Dios

por su Palabra o providencia nos llama a ellas.’
55



Lin. 4:21

2Mal. 1:11; 1 Ti. 2:8; Jn. 4:23, 24

3Dt.6:6,7;Job 1:5;1P. 3:7

4 Mt. 6:11

5 Mt. 6:6

6Sal. 84:1, 2, 10; Mt. 18:20; 1 Co. 3:16; 14:25; Ef. 2:21, 22
" Hch. 2:42; He. 10:25

7. Asi como es la ley de la naturaleza que, en general, una proporcion de
tiempo, por designio de Dios se dedique a la adoracion de Dios, asi en su
Palabra, por un mandamiento positivo, moral y perpetuo gque obliga a todos
los hombres en todas las épocas, Dios ha sefialado particularmente un dia de
cada siete como dia de reposo, para que sea guardado santo para él;* el cual
desde el principio del mundo hasta la resurreccion de Cristo fue el Gltimo
dia de la semana y desde la resurreccion de Cristo fue cambiado al primer
dia de la semana, que es llamado el Dia del Sefior y debe ser perpetuado
hasta el fin del mundo como el dia de reposo cristiano, siendo abolida la
observancia del Gltimo dia de la semana.?

1 Gn. 2:3; Ex. 20:8-11; Mr. 2:27, 28; Ap. 1:10
2Jn. 20:1; Hch. 2:1; 20:7; 1 Co. 16:1; Ap. 1:10; Col. 2:16, 17

8. El dia de reposo se guarda santo para el Sefior cuando los hombres,
después de la debida preparacion de su corazon y arreglados de antemano
todos sus asuntos cotidianos, no solamente observan un santo descanso
durante todo el dia de sus propias labores, palabras y pensamientos! acerca
de sus ocupaciones y diversiones seculares; sino que también se dedican
todo el tiempo al ejercicio publico y privado de la adoracion de Dios, y a los
deberes de necesidad y de misericordia.?

1 Ex. 20:8-11; Neh. 13:15-22; Is. 58:13, 14; Ap. 1:10
2 Mt. 12:1-13; Mr. 2:27, 28

CAPITULO 23
DE LOS JURAMENTOS Y VOTOS LICITOS

1. Un juramento licito es una parte de la adoracion religiosa en la cual la
persona que jura con verdad, justicia y juicio, solemnemente pone a Dios
como testigo de lo que jura, y para que le juzgue conforme a la verdad o la
falsedad de lo que jura.t

1 Dt. 10:20; Ex. 20:7; Lv. 19:12; 2 Cr. 6:22, 23; 2 Co. 1:23

2. Solo por el nombre de Dios deben jurar los hombres, y al hacerlo han de
usarlo con todo temor santo y reverencia. Por lo tanto, jurar vana o
temerariamente por este nombre glorioso y temible, o simplemente el jurar
por cualquier otra cosa, es pecaminoso y debe aborrecerse.* Sin embargo,
como en asuntos de peso y de importancia, para confirmacion de la verdad
y para poner fin a toda contienda, un juramento estd justificado por la

56



Palabra de Dios, por eso, cuando una autoridad legitima exija un juramento
licito para tales asuntos, este juramento debe hacerse.?
1 Dt. 6:13; 28:58; Ex. 20:7; Jer. 5:7

2He. 6:13-16: Gn. 24:3: 47:30, 31; 50:25: 1 R. 17:1: Neh. 13:25: 5:12: Esd. 10:5: Nm. 5:19, 21: 1 R.
8:31; Ex. 22:11; Is. 45:23; 65:16; Mt. 26:62-64; Ro. 1:9; 2 Co. 1:23; Hch. 18:18

3. Todo aquel que haga un juramento justificado por la Palabra de Dios debe
considerar seriamente la gravedad de un acto tan solemne, y no afirmar en
el mismo nada sino lo que sepa que es verdad, porque por juramentos
temerarios, falsos y vanos se provoca al Sefior y por razon de ello la tierra
se enluta.t

LEx. 20:7; Lv. 19:12; Nm. 30:2; Jer. 4:2; 23:10

4. Un juramento debe hacerse en el sentido claro y comun de las palabras,
sin equivocos o reservas mentales.!

1 Sal. 24:4; Jer. 4:2

5. Un voto (que no ha de hacerse a ninguna criatura, sino solo a Dios!) ha
de hacerse y cumplirse con todo cuidado piadoso y fidelidad;? pero los votos
monasticos papistas de celibato perpetuo, pretendida pobreza y obediencia
a las reglas eclesiasticas, distan tanto de ser grados de perfeccion superior
que son mas bien trampas supersticiosas y pecaminosas en las que ningun
cristiano debe enredarse.?

1 Nm. 30:2, 3; Sal. 76:11; Jer. 44:25, 26

2 Nm. 30:2; Sal. 61:8; 66:13, 14; Ec. 5:4-6; Is. 19:21
31 Co.6:18con 7:2,9: 1 Ti. 4:3; Ef. 4:28: 1 Co. 7:23; Mt. 19:11, 12

CAPITULO 24
DE LAS AUTORIDADES CIVILES

1. Dios, el supremo Sefor y Rey del mundo entero, ha instituido autoridades
civiles para estarle sujetas y gobernar al pueblo?! para la gloria de Dios y el
bien publico;? y con este fin, les ha provisto con el poder de la espada, para
la defensa y el animo de los que hacen lo bueno, y para el castigo de los
malhechores.?

1 Sal. 82:1; Lc. 12:48; Ro. 13:1-6; 1 P. 2:13, 14

2Gn. 6:11-13 con 9:5, 6; Sal. 58:1, 2; 72:14: 82:1-4; Pr. 21:15; 24:11, 12; 29:14, 26; 31:5; Ez. 7:23;

45:9; Dn. 4:27; Mt. 22:21; Ro. 13:3,4; 1 Ti. 2:2; 1 P. 2:14
3Gn. 9:6; Pr. 16:14; 19:12; 20:2; 21:15; 28:17; Hch. 25:11; Ro. 13:4; 1 P. 2:14

2. Es licito para los cristianos aceptar cargos dentro de la autoridad civil
cuando sean llamados para ello;! en el desempefio de dichos cargos deben
mantener especialmente la justicia y la paz, segun las buenas leyes de cada

57



reino y Estado; y asi, con este proposito, ahora bajo el Nuevo Testamento,
pueden hacer licitamente la guerra en ocasiones justas y necesarias.?
1 Ex. 22:8-9, 28-29; Daniel; Nehemias; Pr. 14:35; 16:10, 12; 20:26, 28; 25:2; 28:15-16; 29:4, 14;

31:4-5; Ro. 13:2,4, 6
2Lc. 3:14; Ro. 13:4

3. Habiendo sido instituidas por Dios las autoridades civiles con los fines ya
mencionados, se les debe rendir sujeciént en el Sefior en todas las cosas
licitas?> que manden, no solo por causa de la ira sino también de la
conciencia; y debemos ofrecer stplicas y oraciones a favor de los reyes y de
todos los que estan en autoridad, para que bajo su gobierno podamos vivir
una vida tranquila y sosegada en toda piedad y honestidad.?

1 Pr. 16:14, 15; 19:12; 20:2; 24:21, 22; 25:15; 28:2; Ro. 13:1-7; Tit. 3:1; 1 P. 2:13, 14

2Dn. 1:8; 3:4-6, 16-18; 6:5-10, 22; Mt. 22:21; Hch. 4:19, 20; 5:29
3Jer.29:7;1Ti. 2:1-4

CAPITULO 25
DEL MATRIMONIO

1. El matrimonio ha de ser entre un hombre y una mujer; no es licito para
ningun hombre tener mas de una esposa, Nni para ninguna mujer tener mas
de un marido.!

1 Gn. 2:24 con Mt. 19:5, 6; 1 Ti. 3:2; Tit. 1:6

2. El matrimonio fue instituido para la mutua ayuda de esposo y esposa;*
para multiplicar el género humano por medio de una descendencia legitima?
y para evitar la impureza.®

1 Gn. 2:18; Pr. 2:17; Mal. 2:14

2Gn. 1:28: Sal. 127:3-5: 128:3, 4
31Co.7:2,9

3. Pueden casarse licitamente toda clase de personas capaces de dar su
consentimiento en su sano juicio;! sin embargo, es deber de los cristianos
casarse en el Sefior. Y, por tanto, los que profesan la verdadera fe no deben
casarse con incrédulos o iddlatras; ni deben los que son piadosos unirse en
yugo desigual, casandose con los que sean malvados en sus vidas o que
sostengan herejias condenables.?

11 Co. 7:39: 2 Co. 6:14: He. 13:4: 1 Ti. 4:3
21 Co. 7:39; 2 Co. 6:14

4. El matrimonio no debe contraerse dentro de los grados de consanguinidad
o afinidad prohibidos en la Palabra, ni pueden tales matrimonios incestuosos
legalizarse jamas por ninguna ley humana, ni por el consentimiento de las
partes, de tal manera que esas personas puedan vivir juntas como marido y
mujer.t

58



1lv.18:6-18: Am. 2:7: Mr. 6:18; 1 Co. 5:1

CAPITULO 26
DE LA IGLESIA

1. La Iglesia catélica o universal,! que (con respecto a la obra interna del
Espiritu y la verdad de la gracia) puede llamarse invisible, se compone del
nimero completo de los elegidos que han sido, son o seran reunidos en uno
bajo Cristo, su cabeza; y es la esposa, el cuerpo, la plenitud de aquel que
llena todo en todos.?

1 Mt. 16:18; 1 Co. 12:28; Ef. 1:22; 4:11-15; 5:23-25, 27, 29, 32; col. 1:18, 24; He. 12:23
2 Ef. 1:22; 4:11-15; 5:23-25, 27, 29, 32; Col. 1:18, 24; Ap. 21:9-14

2. Todas las personas en todo el mundo que profesan la fe del evangelio y
obediencia a Dios por Cristo conforme al mismo, que no destruyan su propia
profesion mediante errores fundamentales o conductas impias, son y pueden
ser llamados santos visibles;! y de tales personas todas las congregaciones
locales deben estar compuestas.?

11 Co. 1:2: Ro. 1:7, 8: Hch. 11:26: Mt. 16:18; 28:15-20; 1 Co. 5:1-9
2 Mt. 18:15-20: Hch. 2:37-42: 4:4: Ro. 1:7; 1 Co. 5:1-9

3. Las iglesias mas puras bajo el cielo estan sujetas a la impureza y al error,!
y algunas han degenerado tanto que han llegado a ser no iglesias de Cristo
sino sinagogas de Satanas.? Sin embargo, Cristo siempre ha tenido y siempre
tendrd un reino en este mundo, hasta el fin del mismo, compuesto de
aquellos que creen en él y profesan su nombre.3

11Co.1:11;5:1; 6:6; 11:17-19; 3Jn. 9, 10; Ap. 2y 3

2 Ap. 2:5 con 1:20; 1 Ti. 3:14, 15; Ap. 18:2
3 Mt. 16:18; 24:14; 28:20; Mr. 4:30-32; Sal. 72:16-18; 102:28; Is. 9:6, 7; Ap. 12:17; 20:7-9

4. La Cabeza de la Iglesia es el Sefor Jesucristo, en quien, por el designio
del Padre, todo el poder requerido para el llamamiento, el establecimiento,
el orden o el gobierno de la Iglesia, estd suprema y soberanamente
investido.! No puede el papa de Roma ser cabeza de ella en ningtn sentido,
sino que €l es aquel anticristo, aquel hombre de pecado e hijo de perdicidn,
que se ensalza en la Iglesia contra Cristo y contra todo lo que se llama Dios,
a quien el Sefior destruira con el resplandor de su venida.?

1 Col. 1:18; Ef. 4:11-16; 1:20-23; 5:23-32; 1 Co. 12:27, 28; Jn. 17:1-3; Mt. 28:18-20; Hch. 5:31;

Jn. 10:14-16
22 Ts.2:2-9

5. En el ejercicio de este poder que le ha sido confiado, el Sefior Jesus, a
traves del ministerio de su Palabra y por su Espiritu, llama a si mismo del
mundo a aquellos que le han sido dados por su Padre! para que anden delante
de él en todos los caminos de la obediencia que él les prescribe en su

Palabra.? A los asi llamados, él les ordena andar juntos en congregaciones
59



concretas, o iglesias, para su edificacion mutua y la debida observancia del
culto publico, que él requiere de ellos en el mundo.®
1Jn. 10:16, 23; 12:32; 17:2; Hch. 5:31, 32

2 Mt. 28:20
3 Mt. 18:15-20; Hch. 14:21-23; Tit. 1:5; 1 Ti. 1:3; 3:14-16; 5:17-22

6. Los miembros de estas iglesias son santos por su llamamiento, y en una
forma visible manifiestan y evidencian (por su profesion de fe y su
conducta) su obediencia al llamamiento de Cristo;! y voluntariamente
acuerdan andar juntos, conforme al designio de Cristo, dandose a si mismos
al Sefior y mutuamente, por la voluntad de Dios, profesando sujecion a los
preceptos del evangelio.?

1 Mt. 28:18-20; Hch. 14:22, 23; Ro. 1:7; 1 Co. 1:2 con los vv. 13-17; 1 Ts. 1:1 con los wv. 2-10;

Hch. 2:37-42; 4:4; 5:13, 14
2 Hch. 2:41, 42: 5:13, 14: 2 Co. 9:13

7. A cada una de estas iglesias asi reunidas, el Sefior, conforme a su mente
declarada en su Palabra, ha dado todo el poder y autoridad en cualquier
sentido necesarios para realizar ese orden en la adoracion y en la disciplina
que él ha instituido para que lo guarden; juntamente con mandatos y reglas
para el ejercicio propio y correcto y la ejecucion del mencionado poder.!

1 Mt. 18:17-20; 1 Co. 5:4, 5, 13; 2 Co. 2:6-8

8. Una iglesia local, reunida y completamente organizada de acuerdo a la
mente de Cristo, esta compuesta por oficiales y miembros; y los oficiales
designados por Cristo para ser escogidos y apartados por la iglesia (asi
llamada y reunida), para la particular administracion de las ordenanzas y el
ejercicio del poder o el deber, que él les confia o al que les Illama, para que
continlen hasta el fin del mundo, son los obispos o ancianos, y los
diaconos.!

LFil. 1:1; 1 Ti. 3:1-13; Hch. 20:17, 28; Tit. 1:5-7; 1 P. 5:2

9. La manera designada por Cristo para el [lamamiento de cualquier persona
que ha sido cualificada y dotada por el Espiritu Santo! para el oficio de
obispo 0 anciano en una iglesia, es que sea escogido para el mismo por
comun sufragio de la iglesia misma,? y solemnemente apartado mediante
ayuno y oracién con la imposicion de manos de los ancianos de la iglesia, si
es que hay algunos constituidos anteriormente en ella;® y para un diacono,
que sea escogido por el mismo sufragio y apartado mediante oracion y la
misma imposicién de manos.*

LEf. 4:11; 1 Ti. 3:1-13

2 Hch. 6:1-7; 14:23 con Mt. 18:17-20; 1 Co. 5:1-13

31Ti. 4:14;5:22

“Hch. 6:1-7

60



10. Siendo la obra de los pastores atender constantemente al servicio de
Cristo, en sus iglesias, en el ministerio de la Palabra y la oracién, velando
por sus almas, como aquellos que han de dar cuenta a él,* es la
responsabilidad de las iglesias a las que ellos ministran darles no solamente
todo el respeto debido, sino compartir también con ellos todas sus cosas
buenas, segun sus posibilidades,?> de manera que tengan una provision
adecuada, sin que tengan que enredarse en actividades seculares,® y puedan
también practicar la hospitalidad hacia los demas.* Esto lo requiere la ley de
la naturaleza y el mandato expreso de Nuestro Sefior Jesus, quien ha
ordenado que los que predican el evangelio vivan del evangelio.®

1 Hch. 6:4; 1 Ti. 3:2; 5:17; He. 13:17

21 Ti.5:17, 18; 1 Co. 9:14; GA. 6:6, 7

32Ti.2:4

“1Ti.3:2

°1Co.9:6-14; 1 Ti. 5:18

11. Aunque sea la responsabilidad de los obispos o pastores de las iglesias,
segun su oficio, estar constantemente dedicados a la predicacion de la
Palabra, sin embargo la obra de predicar la Palabra no esta tan
particularmente limitada a ellos, sino que otros también dotados vy
cualificados por el Espiritu Santo para ello y aprobados y llamados por la
iglesia, pueden y deben desempefiarla.t

1Hch. 8:5; 11:19-21; 1 P. 4:10, 11

12. Todos los creyentes estan obligados a unirse a iglesias locales cuando y
donde tengan la oportunidad de hacerlo. Asimismo todos aquellos que son
admitidos a los privilegios de una iglesia también estan sujetos a la
disciplina y el gobierno de la misma iglesia, conforme a la norma de Cristo.!

11 Ts.5:14: 2 Ts. 3:6, 14, 15: 1 Co. 5:9-13: He. 13:17

13. Ningun miembro de iglesia, en base a alguna ofensa recibida, habiendo
cumplido el deber requerido de él hacia la persona que le ha ofendido, debe
perturbar el orden de la iglesia, o ausentarse de las reuniones de la iglesia o
de la administracion de ninguna de las ordenanzas en base a tal ofensa de
cualquier otro miembro, sino que debe esperar en Cristo mientras prosigan
las actuaciones de la iglesia.t

1 Mt. 18:15-17; Ef. 4:2, 3; Col. 3:12-15; 1 Jn. 2:7-11, 18, 19; Ef. 4:2, 3; Mt. 28:20

14. Puesto que cada iglesia, y todos sus miembros, estan obligados a orar
continuamente por el bien y la prosperidad de todas las iglesias de Cristo en
todos los lugares, y en todas las ocasiones ayudar a cada una dentro de los
limites de sus areas y vocaciones, en el ejercicio de sus dones y virtudes,*
asi las iglesias, cuando estén establecidas por la providencia de Dios de
manera que puedan gozar de la oportunidad y el beneficio de ello,? deben

61



tener comunidn entre si, para su paz, crecimiento en amor y edificacion
mutua.’

1Jn. 13:34, 35; 17:11, 21-23; Ef. 4:11-16; 6:18; Sal. 122:6; Ro. 16:1-3; 3 Jn. 8-10 con 2 Jn. 5-11;
Ro. 15:26; 2 Co. 8:1-4, 16-24; 9:12-15; Col. 2:1 con 1:3,4, 7y 4.7, 12

2Ga. 1:2, 22; Col. 4:16; Ap. 1:4; Ro. 16:1, 2; 3 Jn. 8-10
31Jn. 4:1-3 con 2 y 3 Juan; Ro. 16:1-3; 2 Co. 9:12-15; Jos. 22

15. En casos de dificultades o diferencias respecto a la doctrina o el gobierno
de laiglesia, en que bien las iglesias en general o bien una sola iglesia estan
concernidas en su paz, union y edificacion; o uno o varios miembros de una
iglesia son dafados por procedimientos disciplinarios que no sean de
acuerdo a la verdad y al orden, es conforme a la mente de Cristo que muchas
iglesias que tengan comunion entre si, se reunan a través de sus
representantes para considerar y dar su consejo sobre los asuntos en disputa,
para informar a todas las iglesias concernidas.! Sin embargo, a los
representantes congregados no se les entrega ningun poder eclesiastico
propiamente dicho ni jurisdiccion sobre las iglesias mismas para ejercer
disciplina sobre cualquiera de ellas o sus miembros, o para imponer sus
decisiones sobre ellas o sus oficiales.?

1 G4. 2:2; Pr. 3:5-7; 12:15; 13:10
21 Co.7:25,36,40: 2 Co. 1:24: 1 Jn. 4:1

CAPITULO 27
DE LA COMUNION DE LOS SANTOS

1. Todos los santos que estan unidos a Jesucristo,! su cabeza, por su Espiritu
y por la fe? (aunque no por ello vengan a ser una persona con EI®), participan
en sus virtudes, padecimientos, muerte, resurreccion y gloria;* y, estando
unidos unos a otros en amor, participan mutuamente de sus dones y
virtudes,® y estan obligados al cumplimiento de tales deberes, publicos y
privados, de manera ordenada, que conduzcan a su mutuo bien, tanto en el
hombre interior como en el exterior.®

LEf. 1:4;n.17:2,6; 2 Co. 5:21; Ro. 6:8; 8:17; 8:2; 1 Co. 6:17; 2 P. 1:4

2 Ef. 3:16, 17; Ga. 2:20; 2 Co. 3:17, 18

31 Co. 8:6; Col. 1:18, 19; 1 Ti. 6:15, 16; Is. 42:8; Sal. 45:7; He. 1:8, 9

41Jn.1:3; Jn. 1:16; 15:1-6; Ef. 2:4-6; Ro. 4:25; 6:1-6; Fil. 3:10; Col. 3:3, 4

5Jn. 13:34, 35: 14:15: Ef. 4:15; 1 P. 4:10; Ro. 14:7, 8: 1 Co. 3:21-23; 12:7, 25-27
®Ro.1:12: 12:10-13: 1 Ts. 5:11, 14: 1 P. 3:8: 1 Jn. 3:17, 18: G4. 6:10

2. Los santos, por su profesion, estan obligados a mantener entre si un
compafierismo y comunion santos en la adoracion a Dios y en el
cumplimiento de los otros servicios espirituales que tiendan a su edificacion
mutua,! asi como a socorrerse los unos a los otros en las cosas externas
segln sus posibilidades y necesidades.? Segln la norma del evangelio,
aungue esta comunion deba ejercerse especialmente en las relaciones en que

se encuentren, ya sea en las familias o en las iglesias,® no obstante, debe
62



extenderse, segun Dios dé la oportunidad, a toda la familia de la fe, es decir,
a todos los que en todas partes invocan el nombre del Sefior Jests.* Sin
embargo, su comunion mutua como santos no quita ni infringe el derecho o
la propiedad que cada hombre tiene sobre sus bienes y posesiones.®

1 He. 10:24, 25; 3:12, 13

2 Hch. 11:29, 30; 2 Co. 8, 9; Ga. 2; Ro. 15

31Ti.5:8, 16; Ef. 6:4; 1 Co. 12:27

4 Hch. 11:29, 30: 2 Co. 8, 9; G4. 2: 6:10: Ro. 15
> Hch. 5:4; Ef. 4:28; Ex. 20:15

CAPITULO 28
DEL BAUTISMO Y LA CENA DEL SENOR

1. El bautismo y la Cena del Sefior son ordenanzas que han sido positiva y
soberanamente instituidas por el Sefior Jesus, el Unico legislador,! para que
continlen en su Iglesia hasta el fin del mundo.?

L Mt. 28:19, 20; 1 Co. 11:24, 25

2 Mt. 28:18-20: Ro. 6:3, 4: 1 Co. 1:13-17; G4. 3:27; Ef. 4:5; Col. 2:12; 1 P. 3:21: 1 Co. 11:26: Lc.
22:14-20

2. Estas santas instituciones han de ser administradas solamente por aquellos
que estén cualificados y llamados para ello, segiin la comisién de Cristo.*

1 Mt. 24:45-51: Lc. 12:41-44: 1 Co. 4:1; Tit. 1:5-7

CAPITULO 29
DEL BAUTISMO

1. El bautismo es una ordenanza del Nuevo Testamento instituida por
Jesucristo, con el fin de ser para la persona bautizada una sefial de su
comunion con él en su muerte y resurreccion, de estar injertado en él,* de la
remision de pecados? y de su entrega a Dios por medio de Jesucristo para
vivir y andar en novedad de vida.?

! Ro. 6:3-5; Col. 2:12; Ga. 3:27

2 Mr. 1:4: Hch. 22:16
3 Ro. 6:4

2. Los que realmente profesan arrepentimiento para con Dios y fe en nuestro
Sefior Jesucristo y obediencia a él son los Unicos sujetos adecuados de esta
ordenanza.!

1 Mt. 3:1-12; Mr. 1:4-6; Lc. 3:3-6; Mt. 28:19, 20; Mr. 16:15, 16; Jn. 4:1, 2; 1 Co. 1:13-17; Hch.

2:37-41; 8:12, 13, 36-38; 9:18; 10:47, 48; 11:16; 15:9; 16:14, 15, 31-34; 18:8; 19:3-5; 22:16; Ro.
6:3, 4; Ga. 3:27; Col. 2:12; 1 P. 3:21; Jer. 31:31-34; Fil. 3:3; Jn. 1:12, 13; Mt. 21:43

3. El elemento exterior que debe usarse en esta ordenanza es el agua, en la
cual ha de ser bautizada! la persona en el nombre del Padre, del Hijo y del
Espiritu Santo.?

63



1 Mt. 3:11: Hch. 8:36, 38: 22:16
2 Mt. 28:18-20

4. La inmersion de la persona en el agua es necesaria para la correcta
administracion de esta ordenanza.?

12 R.5:14; Sal. 69:2; Is. 21:4; Mr. 1:5, 8-9; Jn. 3:23; Hch. 8:38; Ro. 6:4; Col. 2:12; Mr. 7:3-4; 10:38—
39; Lc. 12:50; 1 Co. 10:1, 2; Mt. 3:11; Hch. 1:5, 8; 2:1-4, 17

CAPITULO 30
DE LA CENA DEL SENOR

1. La Cena del Sefior Jesus fue instituida por él la misma noche en que fue
entregado,! para que se observara en sus iglesias? hasta el fin del mundo,?
para el recuerdo perpetuo y para la manifestacion del sacrificio de si mismo
en su muerte,* para confirmacion de la fe de los creyentes en todos los
beneficios de la misma,® para su alimentacion espiritual y crecimiento en
él,° para un mayor compromiso en todas las obligaciones que le deben a él,’
y para ser un vinculo y una prenda de su comunion con él y entre ellos
mutuamente.®

11 Co. 11:23-26; Mt. 26:20-26; Mr. 14:17-22; Lc. 22:19-23

2 Hch. 2:41, 42; 20:7; 1 Co. 11:17-22, 33, 34

3 Mr. 14:24, 25; Lc. 22:17-22; 1 Co. 11:24-26

41 Co. 11:24-26; Mt. 26:27, 28; Lc. 22:19, 20

°Ro. 4:11

5Jn. 6:29, 35, 47-58

71Co. 11:25
81 Co. 10:16, 17

2. En esta ordenanza Cristo no es ofrecido a su Padre, ni se hace en absoluto
ningun verdadero sacrificio para la remisién del pecado ni de los vivos ni de
los muertos; sino que solamente es un memorial de aquel Unico ofrecimiento
de si mismo y por si mismo en la cruz, una sola vez para siempre,* y una
ofrenda espiritual de toda la alabanza posible a Dios por el mismo.? Asi que
el sacrificio papal de la misa, como ellos la Ilaman, es sumamente
abominable e injurioso para con el sacrificio mismo de Cristo, la unica
propiciacion por todos los pecados de los elegidos.

1Jn. 19:30; He. 9:25-28: 10:10-14: Lc. 22:19: 1 Co. 11:24, 25
2 Mt. 26:26, 27, 30 con He. 13:10-16

3. El Sefior Jesus, en esta ordenanza, ha designado a sus ministros para que
oren y bendigan los elementos del pan y del vino, y que los aparten asi del
uso comun para el uso sagrado; que tomen y partan el pan, y tomen la copa
y (participando también ellos mismos) den ambos a los participantes.?

11 Co. 11:23-26; Mt. 26:26-28; Mr. 14:24, 25; Lc. 22:19-22

4. El negar la copa al pueblo,! el adorar los elementos, el elevarlos o

llevarlos de un lugar a otro para adorarlos y el guardarlos para cualquier
64



pretendido uso religioso,? es contrario a la naturaleza de esta ordenanza y a
la institucion de Cristo.?
1 MLt. 26:27; Mr. 14:23; 1 Co. 11:25-28

2Ex. 20:4,5
3 Mt. 15:9

5. Los elementos externos de esta ordenanza, debidamente separados para
el uso ordenado por Cristo, tienen tal relacion con él crucificado que en un
sentido verdadero, aungue en términos figurativos, se llaman a veces por el
nombre de las cosas que representan, a saber: el cuerpo y la sangre de
Cristo;! no obstante, en sustancia y en naturaleza, esos elementos siguen
siendo verdadera y solamente pan y vino, como eran antes.?

11 Co. 11:27; Mt. 26:26-28
21 Co. 11:26-28; Mt. 26:29

6. Esa doctrina que sostiene un cambio de sustancia del pan y del vino en la
sustancia del cuerpo y la sangre de Cristo (llamada cominmente
transustanciacion), por la consagracion de un sacerdote, o de algun otro
modo, es repugnante no solo a la Escritural sino también al sentido comun
y a la razon; echa abajo la naturaleza de la ordenanza; y ha sido y es la causa
de muchisimas supersticiones y, ademas, de crasas idolatrias.

1 Mt. 26:26-29: Lc. 24:36-43, 50-51; Jn. 1:14; 20:26-29; Hch. 1:9-11: 3:21: 1 Co. 11:24-26: Lc.
12:1; Ap. 1:20; Gn. 17:10-11; Ez. 37:11; Gn. 41:26-27

7. Los que reciben dignamente esta ordenanza,! participando externamente
de los elementos visibles, también participan interiormente, por la fe, de una
manera real y verdadera, aunque no carnal ni corporal, sino alimentandose
espiritualmente de Cristo crucificado y recibiendo todos los beneficios de
su muerte.? El cuerpo y la sangre de Cristo no estan entonces ni carnal ni
corporal sino espiritualmente presentes en aquella ordenanza a la fe de los
creyentes, tanto como los elementos mismos lo estan para sus sentidos
corporales.’

11 Co. 11:28

2Jn. 6:29, 35, 47-58
$1Co. 10:16

8. Todos los ignorantes e impios, no siendo aptos para gozar de la comunién
con Cristo, son por tanto indignos de la mesa del Sefior y, mientras
permanezcan como tales, no pueden, sin pecar grandemente contra él,
participar de estos sagrados misterios o ser admitidos a ellos;! ademas,
quienquiera que los reciba indignamente es culpable del cuerpo y la sangre
del Sefior, pues come y bebe juicio para si.?

L Mt. 7:6; Ef. 4:17-24; 5:3-9; Ex. 20:7, 16; 1 Co. 5:9-13; 2 Jn. 10; Hch. 2:41, 42; 20:7; 1 Co. 11:17—

22,33-34
21 Co. 11:20-22, 27-34

65



CAPITULO 31
DEL ESTADO DEL HOMBRE DESPUES DE LA MUERTE Y
DE LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS

1. Los cuerpos de los hombres vuelven al polvo después de la muerte y ven
la corrupcion,! pero sus almas (que ni mueren ni duermen), teniendo una
subsistencia inmortal, vuelven inmediatamente a Dios que las dio.? Las
almas de los justos, siendo entonces hechas perfectas en santidad, son
recibidas en el Paraiso donde estan con Cristo, y contemplan la faz de Dios
en luz y gloria, esperando la plena redencion de sus cuerpos.® Las almas de
los malvados son arrojadas al infierno, donde permanecen atormentadas y
envueltas en densas tinieblas, reservadas para el juicio del gran dia.# Fuera
de estos dos lugares para las almas separadas de sus cuerpos, la Escritura no
reconoce ningun otro.

1 Gn. 2:17; 3:19; Hch. 13:36; Ro. 5:12-21; 1 Co. 15:22

2.Gn. 2:7; Stg. 2:26; Mt. 10:28; Ec. 12:7

35al. 23:6; 1 R. 8:27-49; Is. 63:15; 66:1; Lc. 23:43; Hch. 1:9-11; 3:21; 2 Co. 5:6-8; 12:2—4: Ef. 4:10;

Fil. 1:21-23; He. 1:3; 4:14, 15; 6:20; 8:1; 9:24; 12:23; Ap. 6:9-11; 14:13; 20:4-6
4 Lc. 16:22-26; Hch. 1:25; 1 P. 3:19; 2 P. 2:9

2. Los santos que se encuentren vivos en el ultimo dia no dormiran, sino que
seran transformados, y todos los muertos seran resucitados? con sus mismos
cuerpos, y no con otros,® aunque con diferentes cualidades,* y estos seran
unidos otra vez a sus almas para siempre.®

11 Co. 15:50-53; 2 Co. 5:1-4; 1 Ts. 4:17

2Dn. 12:2; Jn. 5:28, 29; Hch. 24:15

3 Job 19:26, 27; Jn. 5:28, 29; 1 Co. 15:35-38, 42-44

41 Co. 15:42-44, 52-54
5Dn. 12:2: Mt. 25:46

3. Los cuerpos de los injustos, por el poder de Cristo, seran resucitados para
deshonra;! los cuerpos de los justos, por su Espiritu,? para honra,® y seran
hechos entonces semejantes al cuerpo glorioso de Cristo.

1 Dn. 12:2; Jn. 5:28, 29

2Ro. 8:1, 11; 1 Co. 15:45; Ga. 6:8

31 Co. 15:42-49
*Ro. 8:17, 29, 30; 1 Co. 15:20-23, 48, 49; Fil., 3:21; Col. 1:18; 3:4; 1 Jn. 3:2; Ap. 1.5

CAPITULO 32
DEL JUICIO FINAL

1. Dios ha establecido un dia en el cual juzgara al mundo con justicia por
Jesucristo, a quien todo poder y juicio ha sido dado por el Padre.* En aquel
dia, no solo los angeles apostatas seran juzgados,? sino que también todas
las personas que han vivido sobre la tierra compareceran delante del tribunal

de Cristo® para dar cuenta de sus pensamientos, palabras y acciones, y para
66



recibir conforme a lo que hayan hecho mientras estaban en el cuerpo, sea
bueno o malo.*

1 Hch. 17:31; In. 5:22, 27

21 Co. 6:3; Jud. 6

3 Mt. 16:27; 25:31-46; Hch. 17:30, 31; Ro. 2:6-16; 2 Ts. 1:5-10; 2 P. 3:1-13; Ap. 20:11-15
42 Co.5:10; 1 Co. 4:5; Mt. 12:36

2. El proposito de Dios al establecer este dia es la manifestacion de la gloria
de su misericordia en la salvacion eterna de los elegidos, y la de su justicia
en la condenacion eterna de los reprobos, que son malvados y
desobedientes;! pues entonces entraran los justos a la vida eterna y recibiran
la plenitud de gozo y gloria con recompensas eternas en la presencia del
Sefior; pero los malvados, gue no conocen a Dios ni obedecen al evangelio
de Jesucristo, seran arrojados al tormento eterno y castigados con eterna
perdicion, lejos de la presencia del Sefior y de la gloria de su poder.?

L Ro. 9:22, 23

2 Mt. 18:8; 25:41, 46; 2 Ts. 1:9; He. 6:2; Jud. 6; Ap. 14:10, 11; Lc. 3:17; Mr. 9:43, 48; Mt. 3:12; 5:26;
13:41, 42; 24:51; 25:30

3. Asi como Cristo quiere que estemos ciertamente persuadidos de que habra
un dia de juicio, tanto para disuadir a todos los hombres de pecar,* como
para el mayor consuelo de los piadosos en su adversidad;? asi también quiere
que ese dia sea desconocido para los hombres, para que se desprendan de
toda seguridad carnal y estén siempre velando porque no saben a qué hora
vendra el Sefior;? y estén siempre preparados para decir: Ven, Sefior Jesus;
ven pronto.* Amén.

12 Co.5:10-11

22 Ts. 1:5-7

3 Mr. 13:35-37: Lc. 12:35-40
4 Ap. 22:20

FINIS

Nosotros, los Ministros y Mensajeros de, y encargados de, mas de cien
iglesias bautistas, en Inglaterra y Gales (negando el Arminianismo), que se
reunieron en Londres, a partir del dia tercero del mes séptimo al dia
undécimo del mismo, 1689, para tener en cuenta algunas cosas que podrian
ser para la gloria de Dios y el bien de estas congregaciones, han pensado en
reunirse (para la satisfaccion de todos los demas cristianos que difieren de
nosotros en el tema del bautismo) para recomendar la lectura de la confesion
de nuestra fe, la confesion que poseemos, ya que contiene la doctrina de la
fe y la practica, y deseando que los miembros de nuestras iglesias,
respectivamente, se suscriban a si mismos a la misma.

67



Los suscriptores de la Confesion de Fe:

Hansard Knollys, Pastor, Broken Wharf, Londres
William Kiffin, Pastor, Devonshire-square, Londres
John Harris, Pastor, Joiner’s Hall, Londres
William Collins, Pastor, Petty France, Londres
Hercules Collins, Pastor, Wapping, Londres
Robert Steed, Pastor, Broken Wharf, Londres
Leonard Harrison, Pastor, Limehouse, Londres
George Barret, Pastor, Mile End Green, Londres
Isaac Lamb, Pastor, Pennington-street, Londres
Richard Adams, Ministro, Shad Thames, Southwark
Benjamin Keach, Pastor, Horse-lie-down, Southwark
Andrew Gifford, Pastor, Bristol, Fryars, Somerset & Gloucester
Thomas Vaux, Pastor, Broadmead, Somerset & Gloucester
Thomas  Winnel, Pastor, Taunton, Somerset &  Gloucester
James Hitt, Pregador, Dalwood, Dorset
Richard Tidmarsh, Ministro, Oxford City, Oxon
William Facey, Pastor, Reading, Berks
Samuel Buttall, Ministro, Plymouth, Devon
Christopher Price, Ministro, Abergayenny, Monmouth
Daniel Finch, Ministro, Kingsworth, Herts
John Ball, Ministro, Tiverton, Devon
Edmond White, Pastor, Evershall, Bedford
William Prichard, Pastor, Blaenau, Monmouth
Paul Fruin, Ministro, Warwick, Warwick
Richard Ring, Pastor, Southhampton, Hants
John Tomkins, Ministro, Abingdon, Berks
Toby Willes, Pastor, Bridgewater, Somerset
John Carter, Pastor, Steventon, Bedford

68



James
Richard
Robert
Edward
William
William
Samuel
Edward
Charles

Webb, Pastor, Devizes, Wilts

Sutton, Pastor, Tring, Herts
Knight, Pastor, Stukeley, Bucks
Price, Pastor, Hereford City, Hereford
Phipps, Pastor, Exon, Devon
Hawkins, Pastor, Dimmock, Gloucester
Ewer, Pastor, Hemstead, Herts
Man, Pastor, Houndsditch, Londres
Archer, Pastor, Hock-Norton, Oxon

En el nombre y por cuenta de toda la asamblea.

69



€l

Catecismo
Fautista

comunmente lamado

Catecismo de Reach

que s

®Ana breve instruccion
€n

$ o8 principios de [a religion
crigtiana.

ve acuerdo a la confesion de la fe de Londres de 1689

"P estas palabras, que po te mando este dia, estaran en tu
corazon: p los engeitards diligentemente a tus hijos, p
hablaras de ellog cuando estés sentado en tu casa, p cuando
andes por el camino, p cuando te acuegtag, py cuando
[ebantares”. DBeuteronomio, 6:6- 7

Suplemento de [a Confesion Bautista de e de Londres de 1689,
presentada por [os Ancianos p Permanos de muchas
Congregaciones de Cristianos (bautizados en la Profesion de su
JFe) en Londres p el Pais.

70



14
Indice
Introduccion sobre el Catequizar.
Historia del Catecismo
Ayudas para el estudio del catecismo
Prologo Original.
1. El Conocimiento minimo del Hombre (1-4)
a. Leccion 1: EI Conocimiento minimo sobre Dios (1-2)
b. Leccion 2: EI conocimiento minimo sobre el hombre (3-
4)
2. Sobre la palabra de Dios (5-9)
a. Leccion 1: La biblia palabra de Dios (5-7)
b. Leccion 2: La biblia palabra a los hombres (8-9)
3. Sobre Dios (10-14)
a. Leccion 1: El Ser de Dios (10-12)
b. Leccion 2: Los decretos de Dios (13-14)
4. Sobre La Creacion (15 - 18)
a. Leccion 1: La Creacion de Dios (15-16)
b. Leccion 2: La Providencia de Dios (17-18)
5. Sobre el hombre (19-25)
a. Leccion 1: El pecado del Hombre (19-20)
b. Leccion 2: La caida del Hombre (21-22)
c. Leccion 3: Las consecuencias de la caida del Hombre
(23-25)
6. Sobre la Redencion (26-46)
Leccion 1: La Misericordia de Dios (26-27)
. Leccion 2: Cristo el redentor (28-29)
Leccion 3: Los Oficios de Cristo en la redencion (30-32)
Leccion 4: La Gloria de Cristo el Redentor (33-34)
Leccion 5: Sobre la redencion aplicada (35-36)
Leccion 6: Sobre el Llamamiento eficaz (37-38)
Leccion 7: Beneficios del llamamiento eficaz (39-41)
. Leccion 8: Beneficios de la redencion (42-44)
I. Leccion 9: Que ocurre con los que no son salvos (45-46)
7. Sobre lo que Dios requiere del Hombre (47-94)
a. Leccion 1: La Demanda de Dios (47-49)
b. Leccion 2: Sobre los 10 mandamientos (50-52)
c. Leccion 3: El primer mandamiento (53-56)

—STQ o a0 o

71



d. Leccion 4: El Segundo mandamiento (57-60)
e. Leccion 5: El tercer mandamiento (61-64)
f. Leccion 6: El Cuarto mandamiento (65-70)
g. Leccion 7: El quinto Mandamiento (71-74)
h. Leccion 8: El Sexto mandamiento (75-77)
I. Leccion 9: El Séptimo mandamiento (78-80)
J. Leccion 10: El Octavo mandamiento (81-83)
k. Leccion 11: EI Noveno Mandamiento (84-86)
|. Leccion 12: EI Décimo mandamiento (87-89)
m. Leccion 13: Propésito de la ley (90-92)
n. Leccion 14: Sobre la Ira 'y la misericordia de Dios (93-
94)
8. Sobre la Gracia de Dios (95-110)
a. Leccion 1: La Gracia en la conversion (95-96)
b. Leccion 2: Dios habla a través de los medios de Gracia
(97-99)
c. Leccion 3: El Bautismo y la Cena como medios de
gracia (100-101)
d. Leccion 4: Sobre el bautismo (102-106)
e. Leccion 5: Sobre la Iglesia del Sefior (107-108)
f. Leccion 6: Sobre la cena del Sefior (109-110)
9. Sobre la Oracion (111-120)
Leccion 1: Sobre la Oracion (111-112)
. Leccion 2: El Padre Nuestro (113)
Leccion 3: Santificado tu nombre (114)
Leccion 4: Venga Tu Reino (115)
Leccion 5: hagase en tu VVoluntad Asi en la Tierra Como
en el cielo (116)
Leccion 6: El Pan nuestro de cada dia de danoslo hoy
(117)
g. Leccion 7: Perdona Nuestras faltas asi como nosotros
perdonamos a los que nos ofenden (118)
h. Leccion 8: No nos dejes caer en tentacion, mas libranos
de todo el mal (119)
i. Leccion 9: Porque tuyo Es El reino, y El Poder, y la
gloria, para siempre, amen. (120)

T Q0o

—h

72



INTRODUCCION?

La demanda de la escrituras para la instruccion Familiar

“9 Por tanto, guardate, y guarda tu alma con diligencia, para que no te
olvides de las cosas que tus 0jos han visto, ni se aparten de tu corazon todos
los dias de tu vida; antes bien, las ensefiaras a tus hijos, y a los hijos de tus
hijos. 10 El dia que estuviste delante de Jehova tu Dios en Horeb, cuando
Jehova me dijo: Reuneme el pueblo, para que yo les haga oir mis palabras,
las cuales aprenderan, para temerme todos los dias que vivieren sobre la
tierra, y las ensenaran a sus hijos” Dt 4:9-10 (Dt. 6: 4- 9; 2 Tim. 3: 16-17; 2
Tim. 2:15; Ef. 6: 4

El término "'catequizar*”

La palabra castellana "catequismo" se deriva del verbo del Griego Koine
kateécheo, que significa “resonar, ensefiar por via oral, instruir por la boca”.
Este término originalmente tuvo la idea de “hablar a abajo o desde arriba”,
es decir, desde una posicion elevada. Es un compuesto de la preposicion
kata , "abajo, todo, a fondo" y el verbo &chéo , "sonido", la fuente de nuestra
palabra en castellano, "eco".

Parece haber en esta etimologia la idea de una respuesta responsable.

La catequesis tiene la connotacion de instruccion oral completa o repetida,
y es solo uno de varios términos relacionados para la instruccion o la
ensefianzay las Escrituras. EI término en si aparece ocho veces en el Nuevo
Testamento (el doble de "informado™ en Hechos 21:21, 24, refiriéndose a la
informacion de boca en boca):

. “Para que conozcas bien la verdad de estas cosas, en las cuales has
sido catequizado.” Lucas 1: 4. 18

. "Este hombre habia sido constantemente catequizado en el camino
del Sefior; y siendo ferviente en el espiritu, habld y ensefio diligentemente
las cosas del Sefior... "Hechos 18:25.

. “Y sabes su voluntad, y catequizado por la ley apruebas las cosas
mejores...” Romanos 2:18.

. "Sin embargo, en la iglesia prefiero hablar cinco palabras con mi
entendimiento, para que por mi voz también pueda catequizar a otros, que
diez mil palabras en una lengua desconocida". 1 Cor. 14:109.

. “Aquel que esta siendo catequizado en la palabra comparta con aquel
que lo catequiza todas las cosas buenas.” Gal. 6: 6.

" Este material fue resumido y comentado de la introduccion del libro “UN CATECISMO
BAUTISTA CON COMENTARIO por W. R. Downing
73



El uso practico de un catecismo

El uso practico de este catecismo se puede resumir en las siguientes
consideraciones:

1. Catequizar es una practica de las Escrituras. Esto se ensefa tanto en el
Antiguo como el Nuevo Testamento tanto por precepto como por ejemplo.

2. Muchos pueden tener un conocimiento general de la Biblia, pero carecen
en gran medida de la capacidad de razonar desde las Escrituras en una
manera doctrinalmente consistente. Debemos conocer la Biblia
doctrinalmente y debemos conocer nuestra doctrina de la Biblia. A menos
gue tengamos un conocimiento doctrinal consistente de las Escrituras,
nuestro conocimiento de la Palabra de Dios es a la vez deficiente y
defectuoso. El uso de un catecismo lleva a pensar tanto en las Escrituras
como en las doctrinas. Es una introduccién muy basica y necesaria para la
doctrina de la Biblia y la teologia elemental, nos ayuda en las bases de la
analogia de la fe.

3. Esto es un catecismo sin comentarios. El padre tiene el deber de estudiar
las doctrinas y los textos presentados por su cuenta a fin de educar
eficazmente a su familia. Hay comentarios de este catecismo y de otros que
pueden servir de guia a los padres.

4. Las preguntas y respuestas son seguidas por uno o mas textos de prueba,
se deben memorizar la pregunta y la respuesta.

5. En cuanto a la metodologia, se sugiere que su padre instruya a sus hijos
en las preguntas, las respuestas y los textos de prueba, y luego discuta los
temas involucrados, si tiene tiempo puede discutir también los textos
involucrados. Los nifios pequefios solo pueden memorizar las preguntas y
respuestas, mientras que los nifios mayores podran memorizar una 0 mas
referencias biblicas. Los que son mayores también pueden comenzar a
asimilar los problemas involucrados.

Algunas objeciones contra el uso de catecismos respondidos

OBJECION UNO: ;(Por qué, como bautistas particulares, usan un
catecismo? ¢Los catecismos no pertenecen solo a los romanistas? Solo
tenemos un credo: jla Biblia! No podemos ni debemos poner ninguna
literatura a la par con las Escrituras, o agregar a la Palabra de Dios de
ninguna manera.

RESPUESTA:

1. La catequesis o la instruccion oral repetitiva es biblica. Fue dado por el
mandato Divino en el Antiguo Testamento y se ratifica en el Nuevo
Testamento por medio de un ejemplo apostélico inspirado.

74



2. Esta no es una cuestion de agregar algo a las Escrituras, sino mas bien el
uso de una ayuda necesaria para un conocimiento completo de su ensefianza
doctrinal. Dios nos hizo seres racionales, moralmente responsables, creados
a su imagen y semejanza. Hemos sido criados con la habilidad y la necesidad
de organizar. Un orden y acercamiento sistematico a la verdad Divina es una
necesidad, como se ve en la existencia necesaria de la doctrina y la teologia.
Tristemente, muchos que objetan el uso de un catecismo se dirigen mas bien
al uso cuestionable de otros materiales de ensefianza religiosa que son
doctrinalmente poco profundos o poco solidos.

3. Un catecismo es un enfoque elemental organizado sobre la verdad de la
Palabra de Dios. Es una introduccion principal a la ensefianza doctrinal de
la Escritura.

4. Existe una gran necesidad de que todos los creyentes tengan al menos dos
tipos de conocimiento acerca de la verdad de Dios:

Primero, cada joven deberia tener al menos un conocimiento general de las
Escrituras. Lo que muchos llaman "Historias biblicas" le da al joven hijo un
conocimiento general de la Biblia, su formato histérico, los principios
basicos de la historia redentora y cierto conocimiento sobre los diversos
libros de la Biblia y sus principales personajes.

En segundo lugar, a toda persona joven se le debe ensefiar a comprender,
pensar y razonar doctrinariamente de las Escrituras. Durante siglos, este ha
sido el proposito de un catecismo doctrinalmente sélido.

5. Los bautistas usaron los catecismos extensos y con mucho beneficio
espiritual hasta el siglo pasado. Este objeto en si mismo muestra la triste
partida de algunos Bautistas de sus propias caracteristicas doctrinales y
practicas, y la ignorancia de algunos Bautistas modernos con respecto a su
propia historia y herencia espiritual.

OBJECION DOS: ;No han introducido los catecismos el error en el
pensamiento de muchos?
RESPUESTA:

1. Esto puede ser cierto, pero la falla no radica en el uso de un catecismo per
se, Sino en presuposiciones no escriturales y tradiciones religiosas que han
sido supuestas sobre la Palabra de Dios.

2. Un catecismo es verdadero y Util solo cuando comunica con precision la
verdad de las Escrituras.

3. Idealmente, evangelizar a traves de la catequesis conduce a una profesion
creible de fe, pues sera acusado por si mismo debido al conocimiento
catequético si es que ha profesado fe falsamente.

75



4. Un catecismo debe ser un conservador de la verdad y no un introductor
del error. Un catecismo dado es solo bueno, verdadero o exacto como las
presuposiciones doctrinales y teoldgicas de su autor. Como la misma
Palabra de Dios debe ser abordada con presupuestos consistentes, también
lo debe hacer cualquier literatura religiosa, incluso un catecismo.

OBJECION TRES: Hay un gran peligro en apartarse del lenguaje biblico
tanto en la letra como en la forma.

RESPUESTA.

1. Siempre existe el peligro de apartarse de las escrituras tanto en la doctrina
como en la practica. Esto es cierto en cualquier tipo de predicacion o
ensenanza.

2. La mejor prevencion ha sido el uso de declaraciones concisas y
comprehensivas que declaran exacta y consistentemente la verdad de los
Credos de las Escrituras, las Confesiones y los Catecismos, si son
doctrinalmente sanos y reflejan con exactitud la ensefianza de las Escrituras.

3. Existe una necesidad de proposiciones y resumenes doctrinales o
teoldgicos concisos y no contradictorios. La palabra "forma"” en 2 Tim. 1:13
se refiere a un esquema o resumen de la verdad Divina. Una proposicion o
declaracion teologica dada es necesariamente mas concisa que cualquier
versiculo dado de la Escritura porque -si es verdadero y coherente con la
Palabra de Dios- se basa en la analogia de la fe [la ensefianza total, auto
consistente de la Palabra de Dios] ya que depende de cualquier aspecto dado
de la verdad divina y no de uno o incluso varios textos de prueba literal.

OBJECION CUATRO: Es muy peligroso ensefiar a los nifios jovenes no
convertidos a dar respuestas escriturales o correctas a las preguntas
doctrinales.

RESPONDER:

1. Esta objecidn se basa en una gran y legitima preocupacion por las almas
de los nifios que podrian convertirse en simples profesantes cristianos
simplemente memorizando y pronunciando la verdad sin un trabajo interior
de gracia salvadora.

2. Esta objecion también podria ser presentada en contra de que los nifios
pequeiios no convertidos lean 0 memoricen las Escrituras, aprendan a orar
0 se sienten bajo un ministerio de predicacion educativo consistente.

3. Cada via legitima para la comunicacion de la verdad divina debe ser
utilizado para la conviccion, conversion, edificacion y la maduracion
espiritual de nosotros mismos y nuestras familias. Esto incluye todos los
medios de gracia, tanto publicos como privados, personales y amablemente,

76



lectura de la Biblia y oracion, culto corporativo, el ministerio publico de la
Palabra, comunion santificada con el pueblo de Dios y la lectura de la sélida
literatura religiosa.

4. El instrumento primario después de las Escrituras debe ser el uso de un
catecismo sano. Esto esta de acuerdo con los principios de instruccion
Divinamente ordenado en las Escrituras. Un catecismo esta destinado a
complementar y hacer cumplir, no a reemplazar, la primacia de la Palabra
de Dios.

Preguntas y respuestas
Sobre el uso de un catecismo

Las siguientes preguntas y respuestas serviran para revisar y resumir los
problemas involucrados, y hacer cumplir la gran necesidad del uso
consistente de un catecismo solido.

PREGUNTA 1:;Cuél es el propésito de un catecismo?

RESPUESTA: Hay al menos 9 metas en el uso de un catecismo:

1. Instruir en lo esencial de la fe cristiana. El problema es la verdad, jla
verdad divina! Debemos hacer todo lo que podamos para impresionar esta
verdad en la mente y el corazon de los salvos y los inconversos, y
especialmente de nuestros hijos. Hay dos cuestiones: primero, cada nifio y
nuevo converso debe ser instruido en los fundamentos o fundamentos de la
fe cristiana lo mas completamente posible (3 Jn. 4). Segundo, cada cristiano
debe tratar de convertirse tanto en un estudiante de la Biblia como en un
tedlogo (2 Timoteo 3: 16-17, Hebreos 5: 11-14, 2 Pedro 3:18).

2. Impresionar la verdad divina sobre el corazon y la mente. La concision
del catecismo como una serie de declaraciones doctrinales claras derivadas
de la Escritura, que se desarrolla para inculcar la verdad en el proceso de
pensamiento e imprimirla en la mente y en el corazén. A menos que la
verdad doctrinal sea contemplada escrupulosamente y escrituralmente,
nunca se comprendera de manera verdadera y completa, ni se abarca
adecuadamente o se implementara de forma préactica en la vida (Sal. 119:
11).

3. Evangelizar al inconverso. Padres cristianos catequizando a sus nifos es
el mejor medio para evangelizarlos verdaderamente en una forma
consistente y equilibrada. Sus mentes deben lidiar con la verdad y sus
conciencias pueden ser probadas en el contexto de todo el consejo de Dios.
En afos posteriores, la verdad puede llevarse a la conciencia mediante el
recuerdo de tales instrucciones (Efesios 6: 1-4, 2 Timoteo 3:15).

4. Prepararse para el ministerio publico de la Palabra. La predicacion publica

de la Palabra de Dios debe tocar una variedad de temas: la verdad del
77



Evangelio, un mundo cristiano, una vision de la vida, toda la gama de la
doctrina cristiana y su aplicacién a la vida de la iglesia y del mundo, el
individuo, la familia cristiana, la relacion del cristiano con la sociedad no
regenerada en la que vive y las variedades de la experiencia cristiana. La
catequesis prepara necesariamente a los padres, nifios y jovenes conversos
para el ministerio de la Palabra inculcandoles una conciencia de Dios,
permitiendoles comenzar a pensar consistentemente en las Escrituras,
dandoles una comprension basica de las verdades biblicas y doctrinales, y
uniéndolos con terminologia doctrinal y teologica (2 Timoteo 1:13; 2: 2)

5. Actuar como un preventivo del error y la herejia. EI mejor preventivo del
error 'y la herejia es la Palabra de Dios con razén [correcta o
consistentemente] entendida. El catecismo es una declaracion concisa y
exacta de la Palabra de Dios en su expresion doctrinal (Efesios 4: 11-16 , 2
Timoteo 4: 1-5, 2 Pedro 3: 16-18).

6. Actuar como un preventivo de la decadencia espiritual. El verdadero
conocimiento de las Escrituras es necesariamente un conocimiento
consistente [y por lo tanto no contradictorio] de su ensefianza doctrinal. El
uso de un catecismo como un enfoque conciso, logico y sistematico de la
verdad divina deberia refrescar la mente y el corazén y acelerar el celo. Hay
una relacion necesaria e inmediata entre la verdad y la conciencia y entre la
verdad y el celo, si el Espiritu y la gracia de Dios estan presentes (Hebreos
5:10-14, 2 Pedro 3: 16-18).

7. Para edificar a creyentes de todas las edades y niveles de madurez
espiritual. Todos sin excepcion lo sacaran del uso de un catecismo. Los
nifos pequerios y los nuevos convertidos seran consistentemente instruidos
en la fe, los creyentes maduros deben ser refrescados y vivificados por la
reiteracion de la verdad y los ancianos creyentes deben ser sostenidos y
animados por la verdad inmutable establecida en las Escrituras.

8. Para revisar la esencia de la doctrina cristiana. El alcance de su ensefianza
y lo conciso de sus respuestas hacen de un catecismo una fuente primaria
para una revision de cualquier aspecto de la verdad doctrinal simplemente,
de manera concisa y escritural.

9. Proporcionar una gran y necesaria ayuda para defender la fe. Lo conciso
del catecismo al expresar la verdad doctrinal, y la memorizacién de los
textos de prueba, proporcionan los elementos esenciales necesarios para
defender la fe o explicarla a otros de manera clara y escritural (2 Corintios
10: 3-5; 1 Ped. 3:15; Judas 3).

PREGUNTA 2: ;Cuéanto tiempo y esfuerzo se le debe dar al uso de un
catecismo?

78



RESPUESTA: EIl tiempo vy el esfuerzo dedicado al uso de una catequesis
debe ser tanto 0 mas que el tiempo y el esfuerzo invertidos en cualquier otra
disciplina.

Se puede dedicar mucho tiempo a los deportes para desarrollar las
habilidades motoras y sociales necesarias, pero ¢de qué sirven para el alma?
Catequizar es para el tiempo y la eternidad. Como el estudio de las
matematicas, la historia, el uso béasico de herramientas manuales o
mecanicas y la adquisicion general de habilidades se consideran necesarias
para la educacion del nifio, se debe dedicar tiempo y esfuerzo para instruir
a la mente y escucharla y, por lo tanto, alcanzar el alma ¢Qué instruccion es
més importante que la de la verdad divina? (Qué habilidad es mas
importante o duradera que la de comprender la ensefianza doctrinal de las
Escrituras?

Voces de nuestro pasado:

Hablando de lo que estaba sucediendo en sus tiempos con respecto a la
adoracion familiar, los Bautistas Particulares escribieron lo siguiente en la
parte final del prefacio de la Segunda Confesion Bautista de Londres de
1689:

“En verdad, la decadencia de la religién en nuestros dias tiene una
unica causa, la cual no podemos dejar de observar atentamente, e instar
con seriedad la reparacion de la misma: el descuidar de la adoracion a
Dios por las familias, por aquellos que se comprometieron a honrarlo
con sus acciones y conducta. Los padres no han ensefiado a sus hijos
en el camino en que deben andar cuando aun son jovenes; ellos han
descuidado el mandamiento solemne que el Sefior les ha dado, de
catequizarlos, e instruirlos para que los afos de la juventud de ellos
sean templados por el conocimiento de la verdad de Dios como
revelada en las Escrituras. Ademas, por cuanto ellos mismos han sido
omitidos en la oracion, y en otros deberes sagrados para con sus
familias, y tambien por el mal ejemplo de sus conversaciones futiles,
[los hijos] ha aprendido, primero, a descuidar y, a continuacion, a
despreciar toda la piedad y la religion [cristiana]. Sabemos que eso no
es excusa para la ceguera e impiedad de nadie, y ciertamente
enfrentaran duro juicio [los que asi proceden]; de hecho, ellos estan
muertos en sus propios pecados; pero ¢(no recaerd su sangre sobre
aquellos bajo cuyo cuidado estaban, y que no los alertaron, sino que
los guiaron por los caminos de la destruccion? ¢Y no se levantaran los
cristianos del pasado para juzgarlos y condenarlos por la negligencia
de esos deberes? Los hijos ha aprendido, primero, a descuidar y luego
a despreciar toda la piedad y la religion cristiana”.

79



C.H. Spurgeon escribid lo siguiente en su propia introduccion a su catecismo
bautista:

“En cuestiones de doctrina, encontrard congregaciones ortodoxas
frecuentemente cambiadas a heterodoxas en el transcurso de treinta o
cuarenta afos, y eso es porque, con demasiada frecuencia, no ha
habido catequesis de los nifios en las doctrinas esenciales del
Evangelio. Por mi parte, estoy cada vez mas convencido de que el
estudio de un buen catecismo de las Escrituras es de valor infinito para
nuestros hijos. Incluso si los jovenes no entienden todas las preguntas
y respuestas ... sin embargo, permaneciendo en su Recuerdos, sera de
servicio infinito cuando llegue el momento de la comprension, haber
conocido estas excelentes, sabias y juiciosas definiciones de las cosas
de Dios. Serd una bendicion para ellos, la mas grande de todas las
bendiciones y una bendicion en la vida y la muerte, en el tiempo y en
la eternidad, la mejor de las bendiciones que Dios mismo puede dar.
Estoy convencido de que el uso de un buen catecismo en todas nuestras
familias sera una gran proteccion contra los crecientes errores de los
tiempos, y por lo tanto, he compilado este pequefio manual para el uso
de mi propia iglesia y congregacion. Aquellos que lo usan en sus
familias o clases deben esforzarse para explicar el sentido a los
pequefios; pero las palabras deben aprenderse cuidadosamente de
memoria, porque se entenderan mejor a medida que el nifio avance en
anos.”

En conclusiéon

¢Qué hay de la actual falta y distorsion de la verdad doctrinal entre los
cristianos profesantes? Un conocimiento verdadero y completo de las
Escrituras es un conocimiento doctrinal. A menos que lleguemos a un
conocimiento doctrinal de las Escrituras, nuestro conocimiento permanecera
necesariamente en un grado parcial, inadecuado y, a menudo, bastante
inconsistente. Debemos conocer la Biblia doctrinalmente y debemos
conocer nuestra doctrina biblicamente. Este es el objetivo de catequizar.

¢Y qué hay de nuestras iglesias? La tendencia actual es hacia la mera
tradicion sin ciencia, la mundanalidad, el subjetivismo y el irracionalismo
es en gran parte el resultado de la espantosa ausencia de verdad: la verdad
creida e inculcada a traves de la predicacion y el uso de un catecismo solido.
iQué diferencia se veria en nuestras iglesias hoy si nuestros padres hubieran
sido fieles en la catequesis de esta generacion presente! En una época que
cuestiona a toda autoridad, cuestiona la veracidad de las Escrituras y se
niega en gran medida a escuchar la predicacion biblica autoritaria desde el
pulpito, se necesita urgentemente una solida base biblica y doctrinal. jQué
diferencia se vera si nosotros mismos revertimos esta triste partida de la

80



practica de las Escrituras y comenzamos a instruir, adoctrinar y adoctrinar a
esta generacion de manera sistematica, amorosa y pacifica!

¢No seria esto en si mismo un verdadero avivamiento?

Algunas ayudas para el estudio de este
catecismo

Hay muchas invaluables exposiciones del catecismo corto de la
Westminster (el cual es la base el catecismo Bautista), pero hay algunos
que seran recomendados por su importancia histérica y sobresaliente
riqueza teologica:
1. Laexposicion del catecismo menor de la Westminster por Thomas
Vincent.
2. Una exposicion del catecismo de la Asamblea por John Flavel. .
3. El tratado de Teologia, Los diez mandamientos y el Padrenuestro de
Thomas Watson.
4. Catecismo de la Escritura en el método de la Asamblea, por Matthew
Henry.
5. Exposicion escritural del catecismo Bautista de Benjamin Beddome.
Humildemente recomendamos considerar también la:
6. Exposicion del Catecismo Bautista por la Iglesia Sola Scriptura, que
esta acorde con la numeracion y el contenido de la presente.
La mayoria de estas exposiciones las podra hallar (en inglés) aqui:
http://www.shortercatechism.com/ y para la pregunta 7 en especifico

recomendamos los siguientes enlaces:
https://purelypresbyterian.com/tag/textus-receptus/ :
http://confessionalbibliology.com/ y
https://sociedadbiblicatrinitaria.org/category/la-sbt-responde/ , De ser

posible recomendamos leer los siguientes dos libros ( y a sus respectivos
autores): El texto eclesiastico: critica, autoridad biblica y la mente popular
por Theodore Letis® y Texto y tiempo: un enfoque reformado para la critica
textual del Nuevo Testamento por Edward F. Hills®

Para poder leer en ingles le recomendamos el siguiente traductor en linea:
https.//www.deepl.com/translator

8 https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-

ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr 1 1?ie=UTF8&0id=1543353345&sr=8-

1&kevwords the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-

ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr 1 6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-

6&keywords=Edward+F.+Hills

81


http://www.shortercatechism.com/
https://purelypresbyterian.com/tag/textus-receptus/
http://confessionalbibliology.com/
https://sociedadbiblicatrinitaria.org/category/la-sbt-responde/
https://www.deepl.com/translator
https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-6&keywords=Edward+F.+Hills
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-6&keywords=Edward+F.+Hills
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-6&keywords=Edward+F.+Hills

HISTORIA DEL CATECISMO?®

Hay un delicioso conjunto de textos llamados las Confesiones Reformadas
de los siglos XVI 'y XVII (Reformed Confessions of the 16th and 17th Centuries in English
Translation by Dennison, ed''.). ESta en cuatro volumenes, y el ultimo documento
que incluye, como cerrando con broche de oro, es el Catecismo Bautista de
1693. Este catecismo fue hecho unas pocas generaciones después de Lutero;
la Reforma en este punto estaba firmemente establecida y se estaban
desarrollando y perfilando las consecuencias de las doctrinas reformadas.
Asi que tenemos a los presbiterianos, tenemos a los congregacionalistas vy,
como este catecismo (y la confesion) atestigua, tenemos a los bautistas
dentro de esta gran familia reformada y puritana.

En ediciones antiguas del Catecismo Bautista, hay una breve introduccion,
cuya primera linea es esta: "El misterio rodea el origen de este catecismo™.
Esa es una gran linea. EI misterio es este: no hay primera edicion. No existe.
Existe un consenso académico general de que el catecismo se publicd por
primera vez en 1693, pero la copia mas antigua nos llega desde 1695. En
segundo lugar, existe un misterio en torno al autor. Este catecismo fue
Ilamado, en cierto punto, el Catecismo de Keach. Ese titulo se refiere a un
hombre llamado Benjamin Keach, que vivié desde 1640 hasta 1704. Pero
hay una fuerte evidencia que otro escritor participé en la redaccion de este
catecismo vy, tal vez, fue el principal autor del mismo. Su nombre era
William Collins; murié en 1702. Por lo tanto, es un poco complicado
averiguar exactamente de donde vino este catecismo y quién lo escribio
exactamente.

De esto se habla un poco en la introduccion de la exposicion escritural del
catecismo bautista por Benjamin Beddome (recomendamos su uso para la
exposicion del mismo)*?:

“El Catecismo del cual la obra de Beddome es una exposicion, se
denomina, El Catecismo Bautista, por el hecho de que fue preparado
y publicado por nuestros hermanos en Gran Bretafia. Tan pronto como
la gloriosa revolucion de 1688 expulso del trono a un tirano papista, y
asi libero a los bautistas de sus sangrientas persecuciones, comenzaron
a concertar medidas para su ampliacion y estabilidad, como una
denominacion, bajo el benéfico reinado de Guillermo y Maria. Mas de

10 Esta introduccion fue tomado de: https://www.5minutesinchurchhistory.com/the-baptist-
catechism-o0f-1693/

1 https://www.heritagebooks.org/products/reformed-confessions-of-the-16th-and-17th-centuries-in-
english-translation-vol-4-1600-1693-dennison-ed.html

12 Tomado de
https://www.ourbaptistheritage.org/uploads/8/1/0/2/81023264/benjamin_beddome a scriptural exp
osition_of the baptist catechism.pdf

82


https://www.5minutesinchurchhistory.com/the-baptist-catechism-of-1693/
https://www.5minutesinchurchhistory.com/the-baptist-catechism-of-1693/
https://www.heritagebooks.org/products/reformed-confessions-of-the-16th-and-17th-centuries-in-english-translation-vol-4-1600-1693-dennison-ed.html
https://www.heritagebooks.org/products/reformed-confessions-of-the-16th-and-17th-centuries-in-english-translation-vol-4-1600-1693-dennison-ed.html
https://www.ourbaptistheritage.org/uploads/8/1/0/2/81023264/benjamin_beddome_a_scriptural_exposition_of_the_baptist_catechism.pdf
https://www.ourbaptistheritage.org/uploads/8/1/0/2/81023264/benjamin_beddome_a_scriptural_exposition_of_the_baptist_catechism.pdf

cien congregaciones se reunieron, por sus delegados, en Londres, y
acordaron una Confesion de Fe, que fue presentada el 3 de julio de
168913, La Asamblea General asi formada, continudé reuniéndose
anualmente en Londres, hasta 1691, cuando se recomendd a las
iglesias dividirse en dos asambleas, una de las cuales, la occidental,
deberia reunirse en Bristol, y la otra, la oriental, en Londres. Durante
este periodo, la Confesion de Fe logro mucho en su favor, al mostrar
al mundo cristiano, que aungue diferian de sus hermanos protestantes
en referencia a algunos asuntos, aun asi se paraban sobre la plataforma
comun de la sana doctrina. Esto también lo habian demostrado
utilizando el Catecismo de la Asamblea (de Westmisnter) en la
instruccion religiosa de sus hijos. Pero como consideraban que el
Catecismo, por excelente que fuera en otros aspectos, era erroneo en
algunos puntos importantes, vieron la necesidad de preparar uno para
su propio uso. Por lo tanto, en la reunién de la Asamblea de Londres
en 1693, se resolviod: "Que se redacte un catecismo, gque contenga la
sustancia de la religion cristiana, para la instruccion de nifios y criados;
y se ha querido que el hermano William Collins lo redacte."*

En esta medida, recibieron la calida concurrencia y simpatia de la
Asamblea de Bristol, que insto a la pronta conclusion de los trabajos.
Una parte de su carta a la Asamblea de Londres es la siguiente:
"Deseamos que recuerden su acuerdo en su Gltima reunion, de que el
hermano Collins redacte un catecismo y que se publique, es algo tan
necesario y Util que el pais ha anhelado tenerlo, y esta preocupado por
el retraso del mismo, y desea sinceramente que usted acelere su
publicacion. Habria necesidad de miles de ellos impresos; oren para
que se haga, y sean enviados a las iglesias. Pensamos que no puedes
hacer nada que sea de uso mas general"®

En esta version del catecismo se le han sumado dos preguntas extras, una
que venia en la version editada bajo la superintendencia del Rev. John
Rippon, en el afio 1794 (pregunta 2), una de las motivaciones de este
afadido es que asi se lo ha encontrado en la exposicion de Beddome; y otra
afadida aqui en la iglesia por parte de nuestro comité de maestros bajo la
supervision del Pst. Isaac Villalobos en el 2018 (pregunta 7) sobre la
naturaleza, autoridad y especialmente, sobre la posicion textual de nuestra
congregacion respecto a la Escritura. Si bien esta pregunta muestra una alta
predileccion por el texto mayoritario y recibido, bien puede ser explicado
para la posicion que tengan otras congregaciones hermanas siempre dentro

13 Aunque su aprobacion fue en la Iglesia Petty France el 26 de agosto de 1677.
1% lvimey, i. p. 533. "Es probable," dice el mismo historiador, ii. p. 397, "que el Catecismo Bautista
fuera organizado por el Sr. Collins, aunque de una manera u otra se haya llamado Catecismo de Keach
15 Ivimey, i. p. 535

83



de nuestro marco confesional. Después de estos dos Unicos agregados todo
esta contenido de la versién editada por William Collins 1693.

También este catecismo ha sufrido pocas modificaciones en el lenguaje sin
muchas miras a lo estilistico sino a la claridad doctrinal en consonancia con
nuestra confesion de fe, estos cambios se hallaran en cursiva en las
preguntas o respuestas.

Este catecismo estd compuesto por 120 preguntas y respuestas sobre los
fundamentos de nuestra santisima Fe, Cristiana, Reformada, Puritana y
Bautista.

Damos gracias a Dios por haber preservado y por darnos el privilegio de
leer y compartir con ustedes este documento historico valioso y saludable,
que esperamos que el diligente, afectuoso, constante en oracion en nuestras
familias, congregaciones y en particular, serd ricamente recompensado por
el Sefior nuestro Dios.

84



Prologo Original
Al lector:

Teniendo el deseo de mostrar nuestro proximo acuerdo con muchos
otros cristianos, de quienes tenemos gran estima; Hicimos hace
algunos afios una Confesion de nuestra Fe, casi en todos los puntos
iguales con los de la Asamblea (* de Westmisnter) y la de Savoy, que
fueron suscritos por los Ancianos y Mensajeros de muchas Iglesias,
bautizados por profesion de su fe; y un breve relato de los principios
cristianos, para la instruccion de nuestras familias, que esta en la
mayoria de las cosas de acuerdo con el catecismo mas corto de la
Asamblea. Lo que nos indujo a hacerlo, es que cominmente hemos
hecho uso de ese Catecismo en nuestras familias, y la diferencia no
siendo mucha, sera mas facilmente comprometida con la memoria.

“Yas cosas que crertamente son crefdas entre
nosotros”

85



. El Conocimiento minimo del Hombre

Leccidon 1: El Conocimiento minimo sobre Dios

P. 1. ¢ Quién es el primero y el mejor de los seres?

R. Dios es el primero y el mejor de los seres. (Isaias 44: 6, Salmo 8: 1, 97:
9)

P. 2. ¢ Deben todos creer que hay un solo Dios?

R. Cada uno debe creer que hay un solo Dios, y es un gran pecado y locura
el no hacerlo. (Salmo 14: 1, Salmos 9:17; Eclesiastés 12:13; Marcos 16:16;
Juan 8:24 & 16:8-9; 2 Tesalonicenses 2:11-12)

Leccion 2: El conocimiento minimo sobre el hombre

P.3. ¢ Cual es el fin principal del hombre?

R. El fin principal del hombre es glorificar a Dios y disfrutar de él para
siempre. (1 Corintios 10:31, Salmo 73: 25-26)

P. 4. ; Como sabemos que hay un Dios?

R. La luz de la naturaleza en el hombre, y las obras de Dios, claramente
declaran que hay un Dios; pero su Palabra y Espiritu solamente, nos lo
revela eficazmente para la salvacion de los pecadores. (Romanos 1: 18-20,
Salmo 19: 1,2, 2 Timoteo 3:15, 1 Corintios 1: 21-24, 1 Corintios 2:9,10)

11. Sobre la palabra de Dios

Leccion 1: La biblia palabra de Dios

P. 5. ¢A que llamamos Palabra de Dios?

R. A las santas Escrituras del Antiguo y Nuevo Testamento, dadas por
inspiracion divina, esas son la Palabra de Dios, la unica regla infalible de fe
y préactica. (2 Pedro 1:21, 2 Timoteo 3: 16,17, Isaias 8:20)

P. 6. ¢ Como sabemos que la Biblia es la Palabra de Dios?

R. La Biblia evidencia ser la Palabra de Dios por la celestialidad de su
doctrina, la unidad de sus partes, su poder para convertir a los pecadores y
edificar a los santos; pero solamente el Espiritu de Dios, dando testimonio
por y con las Escrituras en nuestros corazones, es capaz de persuadirnos
plenamente de que la Biblia es la Palabra de Dios. (1 Corintios 2: 6, 7, 13,
Salmo 119: 18, 129, Hechos 10:43, 26:22, Hechos 18:28, Hb 4:12, Salmo
19: 7-9; ROM. 15: 4; Juan 16: 13,14; 1 Juan 2: 20-27; 2 Cor. 3: 14-17)

P.7. ¢Son las Escrituras confiables en todo lo que afirman?

Los 39 libros del Antiguo Testamento y los 27 libros del Nuevo Testamento,

en sus autografos inspirados por Dios y sus apografos mayoritaria y

eclesiasticamente recibidos, son infalibles e inerrantes de manera verbal y

plenaria y son, por tanto, confiables en todo lo que afirman con respecto a
86



todo saber humano y divino.(2 Timoteo 3:16; Salmos 19: 8-9; Hebreos.
6:18; Mateo 5:18; 1 Pedro 1:24,25; Juan 17:17; Mateo 24:35; Isaias 40:8;
Nehemias 8:8)

Leccidn 2: La biblia palabra a los hombres

P. 8. ¢ Pueden todos los hombres hacer uso de las Escrituras?

R. A todos los hombres no sélo se les permite, sino que se les manda y
exhorta, que lean, oigan y entiendan las Escrituras. (Juan 5:39, Lucas 16:29,
Hechos 8: 28-30; 17:11)

P. 9. ¢/ Qué ensefan las Escrituras principalmente?

R. Las Escrituras ensefian principalmente lo que el hombre debe creer acerca
de Dios y el deber que Dios requiere del hombre. (2 Timoteo 3: 16,17, Juan
20:31, Hechos 24:14, 1 Corintios 10:11, Eclesiastés. 12:13)

111. Sobre Dios

Leccion 1: El Ser de Dios

P. 10. ;Qué es Dios?

R. Dios es un Espiritu Puro, infinito, eterno, inmutable en Su ser,
sapientisimo, poderosisimo, santisimo, justisimo, bondadosisimo y
verdadero. (Juan 4:24, Salmo 147: 5, Salmo 90: 2, Santiago 1:17,
Apocalipsis 4: 8, Salmo 89:14, Exodo 34: 6, 7; 1 Timoteo. 1:17)

P. 11. ;Hay més dioses a parte de EI?
R. Sélo hay uno, el Dios vivo y verdadero. (Deuteronomio 6: 4, Jeremias
10:10)

P. 12. ;Cuantas personas hay en la Divinidad?

R. Hay tres personas en la Deidad, el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo; Y
estos tres son un solo Dios, igual en esencia, igual en poder y gloria. (1 juan
5:7, 1 Corintios 8: 6, Juan 10:30, Juan 14: 9, Hechos 5: 3,4, Mateo 28:19,
2 Corintios 13:14)

Leccidn 2: Los decretos de Dios

P. 13. ; Qué son los decretos de Dios?

R. Los decretos de Dios son su proposito eterno, de acuerdo con el consejo
de su voluntad, por el cual para su propia gloria, El ha predestinado todo lo
que sucede. (Efesios 1:11, Romanos 11:36, Dan. 4:35)

P. 14. ; Como ejecuta Dios sus decretos?
R. Dios ejecuta sus decretos en las obras de creacion, redencion y
providencia. (Génesis 1: 1, Apocalipsis 4:11, Mateo 6:26, Hechos 14:17)

87



IV. Sobre La Creaciodn

Leccidon 1: La Creacion de Dios

P. 15. {Qué es la obra de la creacion?

R. La obra de la creacion es que Dios hizo todas las cosas de la nada, por la
Palabra de su Poder, y en el espacio de seis dias, y todo lo hizo muy bueno.
(Génesis 1: 1, Hebreos 11: 3, Exodo 20:11, Génesis 1:31)

P. 16. ;Como cred Dios al hombre?

R. Dios cred al hombre, varon y hembra, segin su propia imagen, en
conocimiento, rectitud y santidad, con dominio sobre las criaturas. (Génesis
1:27, Colosenses 3:10, Efesios 4:24, Génesis 1:28)

Leccion 2: La Providencia de Dios

P. 17. ;Cudles son las obras providenciales de Dios?

R. Las obras de providenciales de Dios son sus santos, sabios, y poderosos
planes preservando y gobernando todas sus criaturas, y todas sus
acciones. (Nehemias 9: 6, Corintios 1:17, Hebreos 1: 3, Salmo 103: 19,
Mateo 10:29, 30)

P. 18. ; Qué acto especial de providencia Dios ejercitd hacia el hombre,
en el estado en que fue creado?

R. Cuando Dios cred al hombre, él entrd en un pacto de vida con él, sobre
la condicidn de obediencia perfecta, prohibiendole comer del arbol del
conocimiento del bien y del mal, bajo la pena del dolor de Ia
muerte. (Genesis 2: 16,17, Galatas 3:12, Romanos 5:12)

V. Sobre el hombre

Leccion 1: El pecado del Hombre

P. 19. ¢ Nuestros primeros padres continuaron en el estado en que
fueron creados?

R. Nuestros primeros padres, siendo dejados a la libertad de su propia
voluntad, cayeron del estado en la cual fueron creados, pecando contra
Dios. (Génesis 3: 6, Eclesiastés. 7:29, Romanos 5:12)

P. 20. ¢ Qué es el pecado?
R. El pecado es cualquier falta de conformidad o transgresion de la ley de
Dios. (1 Juan 3: 4, Romanos 5:13)

Leccidn 2: La caida del Hombre
P. 21. ; Cudl fue el pecado por el cual nuestros primeros padres
cayeron del estado en que fueron creados?

88



R. El pecado por el cual nuestros primeros padres cayeron del estado en la
cual fueron creados, fue que comieron el fruto prohibido. (Génesis 3: 6, 12,
13)

P. 22. ;Cae toda la humanidad en la primera transgresion de Adan?
R. El pacto que se hizo con Adan, no solo para si mismo, sino para su
posteridad, toda la humanidad, descendiendo de €l por generacién ordinaria,
peco en él y cayo con él en su primera transgresion. (1 Corintios 15: 21, 22,
Romanos 5: 12, 18, 19)

Leccion 3: Las consecuencias de la caida del Hombre

P. 23. (A qué estado trajo la caida a la humanidad?

R. La caida trajo a la humanidad a un estado de pecado y miseria. (Salmo
51: 5, Romanos 5: 18,19: Isaias. 64: 6)

P. 24. ; En qué consiste la pecaminosidad a la que cay6 el hombre?

R. Aguella pecaminosidad en la que cayo el hombre consiste en la culpa del
primer pecado de Adan, la falta de justicia original y la corrupcion de toda
su naturaleza, cominmente llamada pecado original, junto con todas las
transgresiones reales que proceden de ella. (Romanos 5:19, 3:10, Efesios 2:
1, Is. 53: 6, Salmo 51: 5, Mateo 15:19)

P. 25. ; Cudl es el estado de miseria en que cayo el hombre?

R. Toda la humanidad, por su caida perdié la comunidn con Dios, esta bajo
Su ira y maldicion, y se ha hecho responsable de todas las miserias de esta
vida, de la muerte misma y de los dolores del infierno para
siempre. (Génesis 3: 8,24, Efesios 2: 3, Galatas 3:10, Romanos 6:23, Mateo
25: 41-46, Salmo 9:17)

V1. Sobre la Redencion

Leccion 1: La Misericordia de Dios

P. 26. ¢ Dejo Dios a toda la humanidad perecer en el estado de pecado
y miseria?

R. Dios, por Su mera buena voluntad, desde toda la eternidad, habiendo
elegido un pueblo para la vida eterna, entré en un pacto de gracia, para
liberarlos de la herencia del pecado y de la miseria y llevarlos a una herencia
de salvacion, por un Redentor. (Efesios 1: 3,4, 2 Tesalonicenses 2:13,
Romanos 5:21, Hechos 13: 8, Jeremias 31:33)

P. 27. ;Quién es el Redentor de los elegidos de Dios?

R. El Unico Redentor de los elegidos de Dios es el Sefior Jesucristo, que
siendo el Hijo eterno de Dios, se hizo hombre, y asi fue y sigue siendo Dios
y hombre, en dos naturalezas distintas y una sola persona, para

89



siempre. (Galatas 3: 13, 1 Timoteo 2: 5, Juan 1:14, 1 Timoteo 3:16,
Romanos 9: 5, Col. 2: 9)

Leccion 2: Cristo el redentor

P 28. ; Como se hizo Cristo, siendo el Hijo de Dios, hombre?

R. Cristo, el Hijo de Dios, se hizo hombre tomando a si mismo un verdadero
cuerpo y un alma razonable; Siendo concebido por el poder del Espiritu
Santo en el vientre de la Virgen Maria y nacido de ella, sin embargo sin
pecado. (Hebreos 2:14, Mateo 26:38, Lucas 2:52, Juan 12:27, Lucas 1:
31,35, Hebreos 4:15, 7:26)

P. 29. ¢ Qué oficios Cristo ejecuta como nuestro Redentor?

R. Cristo, como nuestro Redentor, ejecuta los oficios de un profeta, de un
sacerdote y de un rey, tanto en su estado de humillacién como de
exaltacion. (Hechos 3:22, Hebreos 5: 6, Salmo 2: 6.

Leccion 3: Los Oficios de Cristo en la redencion

P. 30. ;Como ejecuta Cristo el oficio de profeta?

R. Cristo ejecuta el oficio de un profeta, revelandonos, por medio de su
Palabra y Espiritu, la voluntad de Dios para nuestra salvacion. (Juan 1:18;
14:26; 15:15)

P. 31. ;Como ejecuta Cristo el oficio de sacerdote?

R. Cristo ejecuta el oficio de sacerdote, en Su ofrenda de si mismo, un
sacrificio para satisfacer la justicia divina, y reconciliarnos con Dios, y en
la continua intercesion por nosotros. (1 Pedro 2:24, Hebreos 9:28, Efesios
5: 2, Hebreos 2:17, 7:25, Romanos 8:34)

P. 32. ; Como ejecuta Cristo el oficio de rey?

R. Cristo ejecuta el oficio de un rey, sometiéndonos a si mismo,
gobernandonos y defendiéndonos; y conteniendo y conquistando a todos sus
enemigos. (Salmo 110: 3, Mateo 2: 6, 1 Corintios 15:25)

Leccion 4: La Gloria de Cristo el Redentor

P. 33. ¢ En qué consistia la humillacion de Cristo?

R. La humillacion de Cristo consistio en su nacimiento, y en que fuera en
una condicidn baja, sometido a la ley, sufriendo las miserias de esta vida, la
ira de Dios y la maldita muerte de la cruz, siendo sepultado y continuando
bajo el Poder de la muerte por un tiempo. (Lucas 2: 7, Gélatas 4: 4, Is. 53:
3, Lucas 22:44, Mateo 27:46, Filipenses 2: 8, Mateo 12:40; Marcos 15:
45,46)

P. 34. ¢ En qué consiste la exaltacion de Cristo?
R. La exaltacion de Cristo consiste en su resurreccion de los muertos al
tercer dia, en su ascension al cielo, en que se sento a la diestra de Dios el

90



Padre y en que vendra a juzgar al mundo en el tltimo dia. (1 Corintios 15:
4, Hechos 1:11, Marcos 16:19, Hechos 17:31)

Leccién 5: Sobre la redencién aplicada

P. 35. ; Como somos hechos participes de la redencion comprada por
Cristo?

R. Somos hechos participes de la redencion comprada por Cristo, por la
aplicacion efectiva de ella a nosotros, por Su Espiritu Santo. (Juan 3: 5,6,
Tito 3: 5,6)

P. 36. ¢ Como nos aplica el Espiritu la redencion comprada por
Cristo?

R. El Espiritu nos aplica la redencion comprada por Cristo, al obrar la fe en
nosotros y, por lo tanto, uniéndonos a Cristo en nuestro llamado
eficaz. (Efesios 2: 8, 3:17; Filip. 1:29)

Leccidn 6: Sobre el Llamamiento eficaz

P. 37. ; Qué es el llamamiento eficaz?

R. El llamamiento eficaz es la obra del Espiritu de Dios, mediante la cual,
convenciéndonos de nuestros pecados y miserias, iluminando nuestras
mentes en el conocimiento de Cristo y renovando nuestras voluntades, nos
persuade y nos capacita para abrazar a Jesucristo, libremente ofrecido a
nosotros en el Evangelio. (2 Timoteo 1: 9, Juan 16: 8-11, Hechos 2:37,
26:18, Ezequiel 36:26, Juan 6: 44,45, 1 Corintios 12: 3)

P. 38. ¢ Qué beneficios reciben los que son eficazmente llamados en
esta vida?

R. Los que son efectivamente llamados, participan en esta vida de la
justificacion, la adopcion, la santificacion y los diversos beneficios que en
esta vida acomparian o fluyen de ellos. (Romanos 8:30, Galatas 3:26, 1
Corintios 6:11, Romanos 8: 31, 32, Efesios 1: 5, 1 Corintios 1:30)

Leccion 7: Beneficios del llamamiento eficaz

P. 39. ; Qué es la justificacion?

R. La justificacion es un acto de la gracia libre de Dios, en el cual El perdona
todos nuestros pecados, y nos acepta como justos a Su vista, solo por la
justicia de Cristo imputada a nosotros, y recibida solo por la fe. (Romanos
3:24, Efesios 1: 7, 2 Corintios 5:21, Romanos 5:19, Filipenses 3: 9, Galatas
2:16)

P. 40. ; Qué es la adopcion?

R. La adopcion es un acto de gracia gratuita de Dios, por el cual somos
recibidos en el nimero de los hijos de Dios, y tenemos derecho a todos los
privilegios de los hijos de Dios. (1 Juan 3: 1, Juan 1:12, Rom 8: 16,17)

91



P. 41. ; Qué es la santificacion?

R. La santificacion es una obra de la gracia gratuita de Dios por medio de la
cual somos renovados en todo cuanto es el hombre segin la imagen de Dios,
y estamos cada vez mas capacitados para morir para al pecado y vivir para
la justicia. (2 Tesalonicenses 2:13, Ef 4: 23, 24, Romanos 6:11)

Leccion 8: Beneficios de la redencion

P. 42. ; Cudles son los beneficios que en esta vida acompafian o fluyen
de la justificacion, adopcién y santificacion?

R. Los beneficios que en esta vida acompafian o fluyen de la justificacion,
adopcion y santificacion, son la seguridad del amor de Dios, la paz de la
conciencia, el gozo en el Espiritu Santo, el aumento de la gracia y la
perseverancia hasta el final. (Romanos 5: 1-5, 14:17, Proverbios 4:18, 1
Pedro 1: 5, 1 Juan 5:13)

P. 43. ; Qué beneficios reciben los creyentes de Cristo al morir?

R. Las almas de los creyentes que estan en la muerte son hechos perfectos
en santidad, e inmediatamente pasan a la gloria, y sus cuerpos, aun estando
unidos a Cristo, descansan en sus tumbas hasta la resurreccion. (Hebreos
12:23, Filipenses 1:23, 2 Corintios 5: 8, Lucas 23:43, 1 Tesalonicenses
4:14,1s. 57: 2, Job 19:26)

P. 44. ; Qué beneficios reciben los creyentes de Cristo en la
Resurreccion?

R. En la resurreccion, los creyentes seran resucitados en gloria, seran
reconocidos y absueltos abiertamente en el dia del juicio, y seran
perfectamente bendecidos en el pleno disfrute de Dios para toda la
eternidad. (Filipenses 3: 20,21, 1 Corintios 15: 42,43, Mateo 10:32, 1 Juan
3: 2,1 Tesalonicenses 4:17)

Leccidn 9: Que ocurre con los gue no son salvos

P. 45. ; Qué se hara a los impios en la muerte?

R. Las almas de los impios después de su muerte, seran arrojados a los
tormentos del infierno, y sus cuerpos descansaran en sus tumbas hasta la
resurreccion y el juicio del gran dia. (Lucas 16: 22-24, Salmo 49:14)

P. 46. ; Qué se hara a los impios en el dia del juicio?

R. En el dia del juicio, los cuerpos de los impios, resucitados de sus tumbas,
seran condenados, junto con sus almas, a tormentos indescriptibles con el
diablo y sus angeles para siempre. (Dan 12: 2, Juan 5: 28,29, 2
Tesalonicenses 1: 9, Mateo 25:41)

92



VIl1.Sobre lo que Dios requiere del Hombre

Leccion 1: La Demanda de Dios

P. 47. ; Cudl es el deber que Dios requiere del hombre?

R. El deber que Dios requiere del hombre, es la obediencia a Su voluntad
revelada. (Miqueas 6: 8, Eccles. 12:13, Salmo 119: 4, Lucas 10: 26-28)

P. 48. ; Qué revelo Dios al hombre en principio como regla de su
obediencia?

R. La regla que Dios primero revel6 al hombre para su obediencia fue la ley
moral. (Romanos 2: 14,15, 5: 13,14)

P. 49. ; Donde esta la ley moral resumidamente comprendida?
R. La ley moral estd resumidamente comprendida en los Diez
Mandamientos. (Deuteronomio 10: 4, Mateo 19:17)

Leccion 2: Sobre los 10 mandamientos

P. 50. ;Cual es la suma de los Diez Mandamientos?

R. La suma de los Diez Mandamientos es amar al Sefior nuestro Dios con
todo nuestro corazdn, con toda nuestra alma, con todas nuestras fuerzas y
con toda nuestra mente; Y nuestro préjimo como a nosotros mismos. (Mateo
22: 36-40, Marcos 12: 28-33)

P. 51. ; Cudl es el prefacio de los Diez Mandamientos?

R. El prefacio de los Diez Mandamientos es: Yo soy el Sefior tu Dios, el
cual te he sacado de la tierra de Egipto, de la casa de la esclavitud"”. (Exodo
20: 2)

P. 52. ; Qué nos ensefia el prefacio de los Diez Mandamientos?

R. El prefacio a los Diez Mandamientos nos ensefia que, porgue Dios es el
Sefior, y nuestro Dios y Redentor, por lo tanto estamos obligados a guardar
todos Sus mandamientos. (Dt. 11: 1)

Leccion 3: El primer mandamiento

P. 53. ; Cuél es el primer mandamiento?

R. El primer mandamiento es: "No tendrds otros dioses delante de
mi". (Exodo 20: 3)

P. 54. ; Qué se requiere en el primer mandamiento?

R. El primer mandamiento nos exige conocer y reconocer que Dios es el
unico Dios verdadero, y nuestro Dios, y adorarlo y glorificarlo en
consecuencia. (Josué 24:15, 1 Cronicas 28: 9, Deuteronomio 26:17, Salmo
29: 2, Mateo 4:10)

93



P. 55. ; Qué esta prohibido en el primer mandamiento?

R. El primer mandamiento prohibe negar, o no adorar y glorificar al Dios
verdadero, como Dios y nuestro Dios; Y el dar la adoracion y glorificacion
que le es debido solo a él, a cualquier otro. (Josué 24:27, Romanos 1: 20,
21, Salmo 14: 1, Romanos 1:25)

P. 56. ¢ Qué nos ensefan especialmente estas palabras, "delante de
mi'*, en el primer mandamiento?

R. Estas palabras, "delante de mi", en el primer mandamiento, nos ensefian,
que Dios, que ve todas las cosas, se da cuenta y esta muy disgustado con el
pecado de tener cualquier otro Dios. (Deuteronomio 30: 17,18, Salmo 44:
20,21, Salmo 90: 8)

Leccion 4: El Sequndo mandamiento

P. 57. ¢ Cudl es el segundo mandamiento?

R. El segundo mandamiento es: "No haras para ti ninguna imagen esculpida,
ni ninguna semejanza de cosa alguna que esté arriba en los cielos, ni en la
tierra debajo, ni en las aguas debajo de la tierra. No te inclines a ellos ni los
sirvas, porque yo, el Sefior tu Dios, soy un Dios celoso, que visito la
iniquidad de los padres sobre los hijos, hasta la tercera y cuarta generacion
de los que me aborrecen; Los que me aman Yy guardan mis
mandamientos”. (Exodo 20: 4-6)

P. 58. ; Qué se requiere en el segundo mandamiento?

R. El segundo mandamiento requiere recibir, observar y mantener puras y
enteras, todas las adoraciones y ordenanzas religiosas, como Dios ha
designado en Su Palabra. (Deuteronomio 32:46, Mateo 28:20,
Deuteronomio 12:32)

P. 59. ; Qué esta prohibido en el segundo mandamiento?

R. El segundo mandamiento prohibe la adoracion de Dios por imagenes, 0
cualquier otra forma no designada en Su Palabra. (Romanos 1: 22,23,
Deuteronomio 4: 15,16, Mateo 15: 9, Col. 2:18)

P. 60. ¢ Cuales son las razones anexas al segundo mandamiento?

A. Las razones anexas al segundo mandamiento son, la soberania de Dios
sobre nosotros, Su propiedad en nosotros, y el celo que El tiene para con su
propia adoracion. (Salmo 45:11, Ej. 34:14, 1 Corintios 10:22)

Leccion 5: El tercer mandamiento

P. 61. ;Cual es el tercer mandamiento?

R. El tercer mandamiento es: "No tomaras el nombre del Sefior tu Dios en
vano; porque el Sefior no lo mantendré inocente, que toma su nombre en
vano". (Exodo 20: 7)

%94



P. 62. ; Qué se requiere en el tercer mandamiento?

R. El tercer mandamiento requiere el uso santo y reverente de los nombres,
titulos, atributos, ordenanzas, palabras y obras de Dios. (Ps.29: 2),
Deuteronomio 32: 1-4, Deuteronomio 28: 58,59, Ps.111: 9, Mateo 6: 9,
Eccles. 5: 1, Sal. 138: 2, Job 36:24; Ap 15: 3,4; Ap. 4: 8)

P. 63. { Qué esta prohibido en el tercer mandamiento?

R. El tercer mandamiento prohibe toda profanacion y maltrato a cualquier
cosa por la cual Dios se haga conocido. (Malaquias 1: 6, Levitico 20: 3, 19:
12, Mateo 5: 34-37, Isaias 52: 5)

P. 64. ;Cual es la razén anexa al tercer mandamiento?

R. La razon anexa al tercer mandamiento es que, sin embargo, los
guebrantadores de este mandamiento pueden escapar del castigo de los
hombres, pero el Sefior nuestro Dios no les permitira escapar de su justo
juicio. (Deuteronomio 28: 58, 59, Malaquias 2: 2)

Leccidon 6: El Cuarto mandamiento

P. 65. ;Cual es el cuarto mandamiento?

A. El cuarto mandamiento es: "Acuérdate del dia de reposo para santificarlo:
seis dias trabajaras y haras toda tu obra, pero el septimo dia es el Sabath de
Jehova tu Dios: en el no haras ninguna obra, Ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo,
ni tu sierva, ni tu ganado, ni tu extranjero que esté dentro de tus puertas;
porque en seis dias hizo Jehova los cielos y la tierra, el mar y todo lo que en
ellos es, y descanso el septimo dia: por lo cual el Sefior bendijo el dia de
reposo y lo santific ". (Exodo 20: 8-11)

P. 66. ¢ Qué se requiere en el cuarto mandamiento?

R. El cuarto mandamiento requiere la santificacion de Dios a tiempos tan
determinados como lo ha designado en Su Palabra, expresamente un dia
entero en siete para ser un Sabbath Santo para El. (Levitico 19:30,
Deuteronomio 5:12)

P. 67. ;Qué dia de los siete, Dios ha designado para ser el Sabbath
semanal?

R. Desde la creacion del mundo hasta la resurreccion de Cristo, Dios
designo al séptimo dia de la semana como el sabado semanal; Y el primer
dia de la semana desde entonces, para continuar hasta el fin del mundo, que
es el sabado cristiano. (Génesis 2: 3, Salmos 118:24, Juan 20:19, Hechos
20: 7,1 Corintios 16: 1,2, Apocalipsis 1:10)

P. 68. ; Como se santifica el Sabbath?

R. El sbbath es santificado por un santo descanso todo ese dia, incluso de
los empleos y recreaciones mundanas que son legales en otros dias, y pasar
el tiempo en las obras de piedad que son: los ejercicios puablicos y privados

95



de la adoracion de Dios, con excepcion de aquel tiempo que fue destinado a
las obras de necesidad y misericordia. (Levitico 23: 3, Isaias 58: 13,14,
Isaias 66:23, Mateo 12: 11,12)

P. 69. ¢ Qué esta prohibido en el cuarto mandamiento?

R. El cuarto mandamiento prohibe la omisién o el descuido de los deberes
exigidos, y el profanar el dia por ociosidad, o hacer lo que es en si mismo
pecaminoso, 0 por pensamientos innecesarios, palabras u obras, sobre
empleos mundanos o recreaciones. (Ezequiel 22:26, 23:38, Jeremias 17:21,
Neh 13: 15, 17, Hechos 20: 7)

P. 70. ;Cuales son las razones anexas al cuarto mandamiento?

A. Las razones anexas al cuarto mandamiento son, Dios nos permite seis
dias de la semana para nuestros propios empleos, exigiendo una propiedad
especial en el sétimo, dando su propio ejemplo y su bendicion del Dia de
reposo. (Exodo 34:21; 31: 16, 17, Génesis 2: 2,3)

Leccion 7: El quinto Mandamiento

P. 71. ¢ Cual es el quinto mandamiento?

R. El quinto mandamiento es: "Honra a tu padre y a tu madre, para que tus
dias sean largos en la tierra que el Sefior tu Dios te da". (Exodo 20:12)

P. 72. ; Qué se requiere en el quinto mandamiento?

R. El quinto mandamiento requiere la preservacion del honor, y el
desemperio de los deberes, perteneciendo a cada uno en sus varios lugares y
relaciones, con sus superiores, inferiores o iguales. (Levitico 19:32, 1 Pedro
2:17, Romanos 13: 1, Efesios 5: 21, 22, Ef 6: 1,59, Col. 3: 19-
22; Rom. 12:10)

P. 73. ¢ Qué esta prohibido en el quinto mandamiento?

R. El quinto mandamiento prohibe el descuido o el hacer algo en contra del
honor y el deber que pertenece a cada uno en sus diversos lugares y
relaciones. (Proverbios 30:17, Romanos 13: 7,8)

P. 74. ; Cudl es la razén anexionada al quinto mandamiento?

R. La razon anexa al quinto mandamiento es una promesa de larga vida y
prosperidad (en la medida en que sirva a la gloria de Dios y su propio bien),
a todos los que guardan este mandamiento. (Efesios 6: 2,3, Prov 4: 3-6, 6:
20-22)

Leccion 8: El Sexto mandamiento
P. 75. { Cudl es el sexto mandamiento? )
R. El sexto mandamiento es: "No mataras™. (Exodo 20:13)

96



P. 76. ¢ Que se requiere en el sexto mandamiento?

A. El sexto mandamiento requiere todos los justos esfuerzos para preservar
nuestra propia viday la de los demas. (Efesios 5: 29,30, Salmo 82: 3,4, Prov.
24: 11,12, Acta 16:28)

P. 77. ¢ Que esta prohibido en el sexto mandamiento?

A. El sexto mandamiento prohibe quitarnos nuestra vida, o la vida de
nuestro préjimo injustamente o en base al odio, o todo lo que tienda a
ello. (Génesis 4: 10,11, 9: 6, Mateo 5: 21-26)

Leccion 9: El Séptimo mandamiento
P. 78. ¢ Cudl es el séptimo mandamiento? )
R. El séptimo mandamiento es: "No cometeras adulterio”. (Exodo 20:14)

P. 79. ¢ Qué se requiere en el séptimo mandamiento?

R. El séptimo mandamiento requiere la preservacion de nuestra castidad y
la de nuestros vecinos, en el corazon, el habla y el comportamiento.. (1
Corintios 6:18, 7: 2, 2 Timoteo 2:22, Mateo 5:28, 1 Pedro 3: 2)

P. 80. ¢ Qué esta prohibido en el séptimo mandamiento?

R. El séptimo mandamiento prohibe todos los pensamientos, palabras y
acciones impuras. (Mateo 5: 28-32, Job 31: 1, Efesios 5: 3,4, Romanos
13:13, Col 4: 6)

Leccion 10: El Octavo mandamiento
P.81. ¢Cual es el octavo mandamiento?
R. El octavo mandamiento es: "No robaras"”. (Exodo 20:15)

P. 82. ; Qué se requiere en el octavo mandamiento?

R. El octavo mandamiento requiere el legitimo aprovisionamiento y
fomento de la riqueza y de los bienes de nosotros mismos y de los
demas. (Proverbios 27:23, Levitico 25:35, Deuteronomio 15:10, 22:14)

P. 83. ; Qué esta prohibido en el octavo mandamiento?

R. El octavo mandamiento prohibe todo lo que haga o pueda injustamente
obstaculizar nuestra riqueza y la de nuestro projimo o la de sus bienes. (1
Timoteo 5: 8, Prov. 28:19, 23: 20,21, Efesios 4:28)

Leccion 11: El Noveno Mandamiento

P. 84. ;Cual es el noveno mandamiento?

R. El noveno mandamiento es: "No daras falso testimonio contra tu
préjimo". (Exodo 20:16)

P. 85. ¢ Qué se requiere en el noveno mandamiento?
R. El noveno mandamiento requiere el sostenimiento y la promocion de la
verdad entre los hombres, y del buen nombre nuestro y de nuestro préjimo

97



especialmente frente a Testigos. (Zacarias 8:16, Hechos 25:10, Eclesiastés.
7:1,3Juan 12, Prov. 14: 5, 25)

P. 86. ¢ Qué esta prohibido en el noveno mandamiento?

R. El noveno mandamiento prohibe cualquier cosa que sea perjudicial para
la verdad, o perjudicial para nuestro nombre, o para el buen nombre de
nuestro projimo. (Efesios 4:25, Salmo 15: 3, 2 Corintios 8: 20, 21)

Leccidon 12: EI Décimo mandamiento

P. 87. ;Cual es el décimo mandamiento?

R. El décimo mandamiento es: "No codiciaras la casa de tu projimo, ni
codiciaras la mujer de tu projimo, ni su siervo, ni su sierva, ni su buey, ni su
asno, ni lo que sea de tu préjimo". (Exodo 20:17)

P. 88. ¢ Qué se requiere en el décimo mandamiento?

R. El décimo mandamiento requiere el pleno contentamiento con nuestra
propia condicién, con un animo correcto y caritativo y hacia nuestro
préjimo, y todo lo que es suyo. (Hebreos 13: 5, 1 Timoteo 6: 6, Romanos
12:15, 1 Corintios 13: 4-7, Lev. 19:18)

P. 89. ¢ Qué esta prohibido en el décimo mandamiento?

R. El décimo mandamiento prohibe todo descontento con nuestra propia
heredad, envidiando o afligiendose por los bienes del projimo, y todos los
movimientos y afectos desordenados a todo lo que es suyo. (1 Corintios
10:10, Stg 5: 9, Gal. 5:26, Col 3: 5)

Leccion 13: Propdsito de la ley

P. 90. ¢ Cualquier hombre puede guardar perfectamente los
mandamientos de Dios?

R. Ningun hombre, desde la caida, es capaz en esta vida de guardar
perfectamente los mandamientos de Dios, sino que cada dia los rompe en
pensamiento, palabra y obra. (Génesis 6: 5, Génesis 8:21, 1 Juan 1: 8,
Santiago 3: 8, Santiago 3: 2, Romanos 3:23)

P. 91. ;Cual es el propésito de la ley desde la caida?

A. El proposito de la ley, desde la caida, es revelar la justicia perfecta de
Dios, para que Su pueblo conozca su voluntad para sus vidas y los impios,
siendo convencidos de su pecado, puedan ser refrenados de eso y traidos a
Cristo para la salvacion. (Salmo 19: 7-11, Romanos 3: 20,31, 7: 7, 12: 2,
Tito 2: 12-14, Galatas 3: 22,24, 1 Timoteo 1: 8)

P. 92. ;Son igualmente odiosas todas las transgresiones de la ley?

A. Algunos pecados en si mismos y en razon de varios agravios, son mas
odiosos a la vista de Dios que otros. (Ezequiel 8:13, Juan 19:11, 1 Juan
5:16)

98



Leccion 14: Sobre la Ira y la misericordia de Dios

P. 93. ; Qué merece cada pecador?

R. Todo pecador merece la ira y la maldicion de Dios, tanto en esta vida
como en la que esta por venir. (Efesios 5: 6, Galatas 3:10, Proverbios 3:33,
Salmo 11: 6, Apocalipsis 21: 8)

P. 94. ; Qué requiere Dios de nosotros, para que podamos escapar de
Su ira'y maldicién, debido a nosotros por el pecado?

R. Para escapar de la ira y la maldicion de Dios debido a nosotros por el
pecado, Dios requiere de nosotros la fe en Jesucristo, el arrepentimiento para
la vida, con el uso diligente de todos los medios externos y ordinarios por el
cual Cristo nos comunica los beneficios de la redencion. (Hechos 20:21,
Hechos 16: 30,31, 17:30)

VIIl. Sobre la Gracia de Dios

Leccion 1: La Gracia en la conversion

P. 95. ;Qué es la fe en Jesucristo?

A. La fe en Jesucristo es una gracia salvadora, por la cual recibimos y
descansamos tinicamente sobre El para la salvacion, como se nos es ofrecido
en el Evangelio. (Hebreos 10:39, Juan 1:12, Filipenses 3-9, Galatas 2:
15,16)

P. 96. ;Qué es el arrepentimiento para la vida?

A. El arrepentimiento para la vida es una gracia salvadora, por la cual un
pecador, por el verdadero sentir de su pecado, y la aprehension de la
misericordia de Dios en Cristo, con dolor y odio de su pecado, se vuelve de
el a Dios, con pleno proposito de, y esforzandose por, una nueva
obediencia. (Hechos 2:37, Joel 2:13, Jeremias 31: 18, 19: 2 Corintios 7: 10,
11, Romanos 6:18)

Leccidn 2: Dios habla a través de los medios de Gracia

P. 97. ; Cuales son los medios exteriores y ordinarios mediante los
cuales Cristo nos comunica los beneficios de la redencion?

A. Los medios externos y ordinarios mediante los cuales Cristo nos
comunica los beneficios de la redencidn son sus ordenanzas, especialmente
la Palabra, el Bautismo, la Cena del Sefior y la Oracidn; todos los cuales se
hacen efectivos a los elegidos para la salvacion. (Romanos 10:17, Santiago
1:18, 1 Corintios 3: 5, Hechos 14: 1, 2: 41, 42)

P. 98. ; Como es que la Palabra es hecha efectiva para la salvacion?

R. El Espiritu de Dios hace que la lectura, pero especialmente la predicacion
de la Palabra, sea un medio efectivo para convencer y convertir a los
pecadores, y para edificarlos en santidad y consuelo, por medio de la fe para

99



la salvacion. (Salmo 119: 11,18, 1 Tes. 1: 6, 1 Pedro 2: 1,2, Romanos 1:16,
Salmo 19: 7)

P. 99. ;Como se lee y oye la Palabra para que sea eficaz para la
salvacion?

R. Para que la Palabra llegue a ser efectiva para salvacion, debemos
atenderla con diligencia, preparacion y oracion, recibirla con fe y amor,
ponerla en nuestros corazones y practicarla en nuestras vidas. (Proverbios
8:34, 1 Pedro 2: 1,2, 1 Timoteo 4:13, Hebreos 2: 1,3, Hebreos 4: 2, 2
Tesalonicenses 2:10, Salmo 119: 11; Santiago 1: 21,25)

Leccion 3: El Bautismo y la Cena como medios de gracia

P. 100. ;Como el bautismo y la cena del Sefior se convierten en medios
eficaces de salvacion?

R. El bautismo y la Cena del Sefior se convierten en medios eficaces de
salvacion, no de virtud alguna en ellos o del que los administra, sino
solamente por la bendicion de Cristo y la operacion de su Espiritu en los que
por fe los reciben. (1 Pedro 3:21, 1 Corintios 3: 6, 1 Corintios 12:13)

P. 101. ¢ En qué se diferencian el Bautismo y la Cena del Sefior de las
otras ordenanzas de Dios?

R. El Bautismo y la Cena del Sefior difieren de las otras ordenanzas de Dios
en gque fueron especialmente instituidas por Cristo para representar y aplicar
a los creyentes los beneficios de la nueva alianza mediante signos visibles y
externos. (Mateo 28:19, Hechos 22:16, Mateo 26: 26-28, Romanos 6: 4)

Leccidn 4: Sobre el bautismo

P. 102. ;Queé es el Bautismo?

A. El bautismo es una ordenanza santa, en la cual el lavamiento con agua en
el nombre del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo, significa nuestro injerto
en Cristo y participacion de los beneficios del pacto de gracia y nuestro
compromiso de ser el Sefor. (Mateo 28:19, Romanos 6: 3-5, Colosenses
2:12, Galatas 3:27)

P. 103. (A quién se debe administrar el bautismo?

R. El bautismo debe administrarse a todos aquellos que realmente profesan
arrepentimiento hacia Dios, fe en, y obediencia a nuestro Sefor Jesucristo; y
a ninguno otro. (Hechos 2:38, Mateo 3: 6, Marcos 16:16, Hechos 8: 12,36,
Hechos 10: 47,48)

P. 104. ;Los bebés de los que profesan creyentes deben ser
bautizados?

R. Los infantes de los que profesan ser creyentes no deben ser
bautizados; Porgque no hay ni orden ni ejemplo en las Sagradas Escrituras, o
alguna segura consecuencia de ellos, para bautizar a los tales.

100



P. 105. ; Cémo se administra correctamente el bautismo?

R. El bautismo es administrado correctamente por inmersion, o
sumergiendo todo el cuerpo de la persona en agua, en el nombre del Padre,
y del Hijo, y del Espiritu Santo. (Mateo 3:16, Juan 3:23, Hechos 8: 38, 39)

P. 106. ¢ Cual es el deber de los que son correctamente bautizados?

R. Es el deber de aquellos que son correctamente bautizados el entregarse a
alguna iglesia visible y ordenada de Jesucristo, para que puedan caminar en
todos los mandamientos y ordenanzas del Sefior
irreprensiblemente. (Hechos 2: 46,47, Hechos 9:26, 1 Pedro 2: 5, Hebreos
10:25, Romanos 16: 5)

Leccion 5: Sobre la Iglesia del Sefior

P. 107. ¢ Qué es la iglesia visible?

R. La iglesia visible es la sociedad organizada de los creyentes profesos, en
todas las edades y lugares, donde el Evangelio es verdaderamente predicado
y las ordenanzas del Bautismo y de la Cena del Sefior correctamente
administradas. (Hechos 2:42, 20: 7, Hechos 7:38, Ef 4: 11, 12)

P. 108. (Qué es la iglesia invisible?

R. La iglesia invisible es el nimero entero de los elegidos, que han sido, son
o seran reunidos en uno bajo Cristo que es la cabeza. (Efesios 1:10, 1: 22,23,
Juan 10:16, 11:52)

Leccidn 6: Sobre la cena del Sefior

P. 109. ¢ Qué es la Cena del Sefior?

R. La Cena del Sefior es una santa ordenanza en la que, dando y recibiendo
pan y vino, segun la designacion de Cristo, su muerte se manifiesta, y los
que lo reciben dignamente son, no de una manera corporal y carnal, sino por
la fe, hechos participantes de su cuerpo y sangre, con todos sus beneficios,
para su alimento espiritual, y crecimiento en gracia. (1 Cor 11: 23-26;
10:16).

P. 110. ¢ Qué se requiere para recibir dignamente la Cena del Sefior?
R. Se requiere de aquellos, que participen dignamente (es decir, de forma
adecuada) de la Cena del Sefior, que se examinen a si mismos, en cuanto a
su conocimiento para discernir el cuerpo del Sefior; en cuanto a su fe para
alimentarnos de é€l; en cuanto a su arrepentimiento, el amor y la nueva
obediencia: porque el que venga indignamente, juicio come y bebe para
si. (1 Cor 11: 27-31; 1 Cor. 5: 8; 2 Cor. 13: 5)

101



IX. Sobre la Oracioén

Leccion 1: Sobre la Oracion

P. 111. ;Qué es la oracion?

R. La oracion es un ofrecimiento de nuestros deseos a Dios, en pos de las
cosas agradables a su voluntad, en el nombre de Cristo, con la confesion de
nuestros pecados y reconociendo con gratitud sus misericordias. (1 Juan
5:14; 1 Juan 1: 9; Filipenses 4:6; Salmos 10:17; 145: 19; Juan 14: 13,14)

P. 112. ;Qué regla ha dado Dios para nuestra direccion en la oracion?

R. Toda la Palabra de Dios es Gtil para dirigirnos en la oracion, pero la regla
especial de instruccion es aquella oracion, que Cristo ensefid a sus
discipulos, comunmente llamada la Oracion del Sefior. (Mateo 6: 9-13; 2
Timoteo 3: 16,17).

Leccion 2: El Padre Nuestro

P. 113. ;/Qué nos ensefa el prefacio de la Oracién del Sefior?

R. El prefacio de la Oracion del Sefior, que es "Padre nuestro, que estas en
los cielos", nos ensefia a acercarnos a Dios, con toda reverencia y confianza,
como hijos a un padre capaz y dispuesto a ayudarnos, y que debemos orar
con y por los demas. (Mateo 6:9; Lucas 11:13; Romanos 8,15; Hechos 12:
5; 1 Timoteo 2: 1-3).

Leccion 3: Santificado tu nombre

P. 114. ; Qué rogamos en la primera peticion?

R. En la primera peticion, que es "Santificado sea tu nombre", oramos para
que Dios nos capacite a nosotros y a los demas para glorificarle en todo
aquello por lo cual El se hace conocido, y que El disponga todas las cosas
para su propia gloria. (Mateo 6: 9; Salmos 67:1-3; Romanos 11:36; 4:11)

Leccion 4: Venga Tu Reino

P. 115. ; Qué rogamos en la segunda peticion?

R. En la segunda peticidn, que es "Venga tu reino™, oramos para que el reino
de Satanas sea destruido, y para que el reino de la gracia pueda avanzar; para
que nosotros y otros seamos traidos a ella, y guardados en ella, y para que
el reino de gloria se apresure en venir. (Mateo 6:10; Salmo 68:1-18;
Romanos 10: 1; 2 Tesalonicenses 3:1; Mateo 9: 37,38; Apocalipsis 22:20)

Leccion 5: hagase en tu Voluntad Asi en la Tierra Como en el cielo

P. 116. ;,Qué rogamos en la tercera peticion?

R. En la tercera peticion, que es, "Hagase tu voluntad en la tierra como en
el cielo™, rogamos que Dios, por su gracia, nos haga capaces y dispuestos a
conocer, obedecer y someternos a su voluntad en todas las cosas, como lo
hacen los angeles en el cielo. (Mateo 6:10; Salmo 103:20,21; Salmos 25:
4,5; Salmos 119: 26)

102



Leccion 6: El Pan nuestro de cada dia de danoslo hoy

P. 117. ;Qué rogamos en la cuarta peticion?

R. En la cuarta peticion, que es "Danos hoy nuestro pan de cada dia", oramos
por el don gratuito de Dios, que podamos recibir una porcion suficiente de
las cosas buenas de esta vida y disfrutar de su bendicion con ellos.
(Mateo 06:11; Proverbios 30: 8,9.; 1 Timoteo 6: 6-8; 4: 4,5.)

Leccidn 7: Perdona Nuestras faltas asi como nosotros perdonamos a
los gue nos ofenden

P. 118. { Qué rogamos en la quinta peticion?

R. En la quinta peticion, que es: Y perddnanos nuestras deudas, asi como
nosotros perdonamos a nuestros deudores”, oramos para gue Dios, por amor
de Cristo, perdone gratuitamente todos nuestros pecados; lo cual estamos
muy animados a pedir, porgue por Su gracia estamos capacitados para
perdonar a otros de corazén. (Mateo 06:12; Salmo 51:1, 3,7; Marcos 11:25;
Mateo 18:35)

Leccion 8: No nos dejes caer en tentacion, mas libranos de todo el mal
P. 119. ;Qué rogamos en la sexta peticion?

R. En la sexta peticion, que es: ™Y no nos dejes caer en la tentacion, sino
libranos del mal*, oramos para que Dios nos guarde de ser tentados a pecar,
0 que nos sostenga y nos libre cuando somos tentados. (Mateo 6:13;26:41;
Salmos 19:13; 1 Corintios 10:13;. Juan 17:15)

Leccion 9: Porgue tuyo Es El reino, y El Poder, v la gloria, para
siempre, amen,

P. 120. ¢ Qué significa el término de la oracién del Sefor, que nos
ensena?

R. La conclusion de la Oracion del Sefior, que es, "porque tuyo es el reino,
y el poder, y la gloria, por siempre, Amén", nos ensefia a llevar nuestro
aliento en oracion a Dios solamente, y en oraciones de alabanza a él,
atribuyéndole el reino, el poder y la gloria; y en testimonio de nuestro deseo,
y la garantia de ser escuchado, decimos, AMEN (*a modo de ruego que
significa “asi sea”). (Mateo 6:13; Daniel 9: 18,19.; 1 Cronicas 29: 11-13;
1 Corintios 14:16; Filipenses 4:6; Apocalipsis 22:20)

103



APENDICE

UNA DEFENSA DEL CREDO -
BAUTISMO?

Introduccion

Quienquiera que lea, y considere imparcialmente lo que tenemos en nuestra
Confesion de fe arriba expuesta, percibe prontamente que nosotros no solo
consentimos con todos los demas verdaderos cristianos en cuanto a la
Palabra de Dios (revelada en las Escrituras de la verdad) como fundamento
y regla de nuestra fe y culto;sino también que nos esforzamos
diligentemente para manifestar que en los principales elementos del
Cristianismo hemos concebido las mismas cosas y nos hemos expresado con
las mismas palabras que por motivos similares fueron pronunciadas por
otras sociedades de Cristianos antes que nosotros.

Esto lo hicimos para que aquellos que tienen el deseo de conocer los
principios de la religion que afirmamos y practicamos puedan analizar lo
gue procede de nosotros mismos (que juntos cooperamos en esa obra), y no
sean engafados por rumores indebidos; o por la ignoranciay error de ciertos
individuos que, aunque se llaman por el mismo nombre que nosotros, son
motivo de escandalo para la verdad que profesamos.

Y aunque discrepamos de nuestros hermanos Paidobautistas en lo que se
refiere al Bautismo y la administracion del mismo, y otras particularidades
que dependen necesariamente de nuestro entendimiento de esta Ordenanza,
y las cosas que frecuentemente hacemos en nuestras propias asambleas para
la edificacion mutua, y practica de los deberes y servicios que debemos para
con Dios, en temor unos con otros; sin embargo, no deberiamos ser mal
interpretados, como si la libertad de nuestra conciencia en cuanto a eso de
alguna manera nos desobliga o aliena de nuestros afectos o conversaciones
con cualesquiera que tema al Sefior. Siempre que tenemos oportunidad
participamos en los esfuerzos de aquellos a quienes Dios ha dotado con
habilidades superiores a las nuestras, y ha calificado, y llamado al Ministerio
de la Palabra, deseando ardientemente rectificarnos para ser como ellos,
siguiendo la paz con santidad y, por tanto, siempre mantenemos ante
nuestros ojos el bendito pacifismo y la Palabra conciliadora de los
apostoles. Si, en cualquier otra cosa, pensais de otro modo, también esto
Dios os aclarara. Sin embargo a donde ya hemos llegado; sigamos la misma
regla, pensemos en lo mismo (Filipenses 3: 15-16).

16 Tomado de: https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf
104



https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf

No juzguen, por tanto, que es obstinacion nuestra (porque mucho se ha
escrito acerca de ese asunto, y aun asi continuamos en nuestra practica que
es diferente a la de los demas), sino en cambio, como en verdad lo es, que
adoramos a Dios con lo mejor de nuestro entendimiento, con una mente pura
y obediente a sus preceptos, de manera que entendemos que este es el
metodo que mas se conforma a las Escrituras de la verdad, y la practica de
la Iglesia Primitiva.

No nos convendria dar tal insinuacion que parezca que lo que hacemos en
el servicio de Dios es con una conciencia dudosa, o con tal temperamento
mental que lo hacemos asi por el momento, con la reserva de que lo haremos
de otra manera en el futuro, cuando tengamos una deliberacion mas madura.
Tampoco tenemos ninguna causa para hacerlo, estando plenamente
persuadidos de que lo que hacemos es agradable a la voluntad de Dios. Sin
embargo, proponemos de todo corazon esto, que si alguno de los siervos de
nuestro Sefior Jesus, en el espiritu de mansedumbre, intenta convencernos
de cualquier error, ya sea en el juicio o en la practica, reflexionaremos
diligentemente sobre sus argumentos y le daremos cuenta de que es nuestro
principal amigo, lo cual serad un instrumento para convertirnos de cualquier
error que se interponga en nuestros caminos - porgque no podemos hacer
nada contra la verdad deliberadamente, sino todo por la verdad. [2Corintios
13: 8].

Y por eso nos hemos esforzado seriamente por considerar 1o que ya se ha
ofrecido para nuestra satisfaccion en este punto, y son reacios a decir mas
para que no seamos estimados deseosos de que se renueven los debates. Sin
embargo, dado que puede esperarse con razon que mostremos alguna razén
por la que no podemos aceptar lo que se nos ha pedido contra nosotros, nos
esforzaremos, con la mayor brevedad posible, en ser sinceros, por satisfacer
la expectativa de aquellos que examinaran lo que ahora publicamos sobre
este asunto también

I. Tradicion

En cuanto a los cristianos que estan de acuerdo con nosotros, que se requiere
el arrepentimiento de obras muertas y la fe en Dios y nuestro Sefior
Jesucristo, de las personas para que sean bautizados;y, por lo tanto,
sostienen el error de que los infantes (siendo incapaces de confesar cualquier
cosa) deben ser bautizados por otros que se comprometen en estas cosas por
ellos - aunque sepamos por la historia de la Iglesia que esta ha sido una
practica muy antigua- aun asi consideramos que la misma Escritura que nos
advierte a ser cautos en censurar a nuestro hermano, con quien estaremos
ante el trono de juicio de Cristo, también nos ensefia que cada uno de
nosotros dara cuenta de si mismo a Dios y que todo lo que no es de fe es
pecado (Romanos 14: 4,10,12,23). Por lo tanto, no podemaos ser persuadidos
105



a establecer practica como ésta, fundamentada en tradicion no escrita: sino
en vez de eso elegimos recurrir a las Sagradas Escrituras para todas las
cuestiones de la fe y del culto, para informacion de nuestro juicio y
regulacion de nuestra practica; y estamos muy seguros de que esta es la
mejor manera de prevenir y corregir errores y fallas (2 Timoteo 3: 16-17). Y
si ocurre que cualquiera de las cosas que no son claramente determinables
por las Escrituras es motivo de debate entre cristianos, creemos mas seguro
dejar que tales cosas sigan inciertas hasta la segunda vuelta de nuestro Sefior
Jesus; asi como se hacia en la Iglesia Antigua, hasta que se levantara un
sacerdote con Urim y Tumim, a fin de que fueran informados, con certeza,
sobre la voluntad de Dios (Esdras 2: 62-63).

Il. Pacto

En cuanto a nuestros hermanos en Cristo que fundamentan sus argumentos
para el bautismo infantil en una supuesta santidad pactual o asociacion a la
iglesia [a través de los padres], entendemos que ellos se equivocan, pues
aunque esta santidad pactual y la pertenencia a la iglesia sea como se supone
que debe ser en referencia a los infantes de los creyentes, sin embargo, no
resulta de alli ningin mandamiento para el bautismo de infantes de forma
inmediata y directa de tal cualidad o relacion.

Todo culto instituido recibe su aprobacion del precepto, y debe ser
gobernado por ello en todas las circunstancias necesarias.

Asi fue en el Pacto que Dios establecié con Abraham y su semilla. La sefial
estaba destinada sélo a los hijos varones, a pesar que la descendencia
femenina, tanto como la masculina, también formaba parte del Pacto y de la
Iglesia de Dios. Esta sefial tampoco deberia hacerse en ningin infante
masculino antes de que éste cumpliera ocho dias de edad, aunque estuviera
en el Pacto desde el primer momento de su vida; ni siquiera por peligro de
muerte o cualquier otra supuesta necesidad, nada podria justificar la
circuncision antes del tiempo establecido, no habia motivo para ello; la pena
impuesta de eliminar al individuo de su pueblo era aplicada s6lo cuando se
descuidaba o despreciaba ese precepto [Génesis 17: 10-14].

El justo Lot era un pariente cercano de Abraham en la carne, y
contemporaneo suyo cuando ese Pacto fue hecho; sin embargo, porque de
no era un descendiente de Abraham, o de la casa de Abraham [Génesis
11:27] (aunque Lot era de la misma familia de la fe que Abraham) ni Lot ni
ninguno de sus descendientes (debido a su descendencia de él) fueron
sellados con la Sefial de este pacto, que fue sellado con Abraham y con su
descendencia.

Esto puede ser suficiente para mostrar aungue habia un pacto expreso y una
sefial del mismo (Génesis 17.):4, 10) - tal pacto separo6 a las personas con

quienes fue hecho y a toda su descendencia del resto del mundo como un
106



pueblo santo al Sefior, y los constituyo la Iglesia visible de Dios (aunque no
comprendio a todos los fieles en el mundo) - sin embargo, la sefial de este
pacto no fue fijada a todas las personas que estaban dentro de este pacto, ni
a ninguna de ellas hasta el tiempo prefijado, ni a otros siervos fieles de Dios
gue no eran descendientes de Abraham. Y por consiguiente, eso depende
puramente de la voluntad del Legislador para determinar cual sera la sefial
de Su pacto: a quién, en qué tiempo, y en qué términos sera puesto.

Si nuestros hermanos suponen que el Bautismo es el sello del Pacto que Dios
hace con cada creyente (sobre lo que las Escrituras se callan completamente)
no corresponde a nosotros pleitear contra ellos en cuanto a eso; sin embargo,
creemos que el sello del Pacto es el habitar del Espiritu de Cristo en cada
persona, particular e individualmente, y nada mas [Efesios 1:13, 4:30]. Ni
ellos ni nosotros suponemos que el bautismo haya sustituido de tal manera
en lugar de la circuncision, que tenga la misma (y no otra) latitud, extension,
0 términos que la circuncisién tuvo, porgue eso era adecuado sélo para los
nifos varones; y el bautismo es una ordenanza adecuada para cada creyente,
sea hombre o mujer. Eso se extendid a todos los varones que nacieron en la
casa de Abraham, o que fueron comprados con su dinero, igualmente con
los varones que procedian de sus propios lomos; pero el bautismo no esta
tan extendido en ninguna verdadera iglesia cristiana que conozcamaos, Como
para ser administrado a todos los pobres siervos infieles que sus miembros
compran para su servicio e introducen en sus familias, ni a los hijos nacidos
de ellos en su casa.

Pero nosotros concebimos la misma correlacion de razonamiento para la
ordenanza del bautismo como para la de la circuncision (Exodo 12:49); es
decir, una ley para el extranjero como para el nacido en casa. Si alguien
desea ser admitido a todas las ordenanzas y privilegios de la casa de Dios,
la puerta esta abierta. En los mismos términos en que cualquier persona fue
alguna ves admitida a todos o a algunos de los privilegios que pertenecen a
la Iglesia Cristiana, todas las personas tienen el derecho de aplicar a una
admision similar.

En cuanto a aquel texto de la Escritura: " Y recibio la circuncision como
sefial, como sello de la justicia de la fe que tuvo estando adn incircunciso”
(Romanos 4:11), concebimos que si el alcance del apostol en ese lugar es
debidamente atendido, se considerara que no se puede tomar ningun
argumento de alli para hacer valer el bautismo de infantes. En la medida en
gue encontremos un relato completo y justo de esas palabras dadas por el
erudito Dr. John Lightfoot (un hombre que no es sospechoso de parcialidad
en esta controversia) en su Horae Hebraicae et Talmudicae, sobre 12 de
Corintios 7:19 (pags. 42-43), transcribiremos sus palabras integras y no
haremos ningun comentario nuestro a las mismas:

107



“La circuncision no es nada, si respetamos el tiempo, pues ahora ya
no tiene mas utilidad alguna, una vez que el objetivo por el cual fue
instituida ya fue alcanzado. Este fin lo declara el apostol con estas
palabras: " Y recibié la circuncision como sefial, como sello
[oppayida] de la justicia de la fe que tuvo estando adn incircunciso”
(Rom 4, 11), etc. Pero me temo que la mayoria de las traducciones no
son lo suficientemente precisas para sefialar el fin de la circuncision y
el objetivo del apostol, mientras que algo de ellos mismos es insertado
por ellos.”.

Y después de que el Dr. Lightfoot haya presentado varias versiones con
palabras que concuerdan en gran parte con el sentido que tenemos en
nuestras Biblias, procede:

“Otras versiones tienen el mismo sentido; como si la circuncision
hubiera sido dada a Abraham como sello de la justicia que él tuvo
todavia incircunciso, lo que no negaremos ser verdad en cierto sentido,
pero creemos que la circuncision tuvo, principalmente, un sentido muy
diferente.

Déjeme entonces traducir las palabras: ™Y recibio el signo de la
circuncision, como sello de la justicia de la fe, que deberia ser en la
incircuncision”. "Que deberia ser"”, digo, y no "lo que habia sido". No
lo que Abraham tuvo aungue todavia no estaba circuncidado; sino lo
que su descendencia incircuncisa deberia tener, es decir, los gentiles,

que en el tiempo por venir imitarian la fe de Abraham.

Ahora, considere bien en qué circunstancia la circuncision fue
instituida para Abraham, teniendo en cuenta Génesis 17.

Esta promesa se le hace primero a él: "Seras el padre de muchas
naciones” (17:4) -en el sentido que el apostol explica en ese capitulo-
y luego hay un doble sello unido para la confirmacién de la cosa, a
saber, el cambio del nombre Abram por Abraham, y la institucion de
la circuncision. "He aqui, en cuanto a mi, mi pacto es contigo, y td
seras padre de muchas naciones” (v. 4). ¢Por qué se llamaba Abraham?
Por el cumplimiento de esta promesa: "Seras padre de muchas
naciones™. ¢ Y por qué se le instituyd la circuncision? Por el sellado de
la misma promesa: ""Seras padre de muchas naciones™. Asi que este es
el sentido del apostol, el mas agradable a la institucion de la
circuncision: él recibié la sefial de la circuncision, un sello de la
justicia de la fe que en el tiempo venidero la incircuncision (o los
gentiles) deberia tener y obtener.

Abraham tenia una doble semilla: natural, de los judios; y de la fe, de
los creyentes gentiles. Su simiente natural fue firmada con el signo de

108



la circuncision, en primer lugar para distinguirlos de todas las demas
naciones cuando todavia no eran la simiente de Abraham, pero
especialmente para el memorial de la justificacion de los gentiles por
la fe, cuando al final se convertirian en su simiente. Por lo tanto, la
circuncision iba ciertamente a cesar cuando los gentiles fueran
introducidos a la fe, ya que entonces habia obtenido su ultimo y
principal fin, y de ahi en adelante la circuncision no es nada.”.

De este modo, deseamos ardientemente gue esto sea considerado; porque no
pleiteamos por su autoridad, sino por la evidencia de la verdad en sus
palabras.

I11. Santidad

Independientemente de cual sea la naturaleza de la santidad mencionada del
nifo (1 Corintios 7:12), aquellos que concluyen que tales nifios (recién
nacidos 0 mas crecidos) tienen un derecho inmediato al Bautismo, afiaden a
la conclusién mas de lo permitido por las premisas.

Pues, aungue no determinamos positivamente el alcance intencionado por
los apdstoles en relacion a la santidad aqui mencionada, para decir que es
esto o aquello, y ninguna otra cosa; sin embargo, es evidente que el apostol
determina no solo la legalidad, sino también la conveniencia de una
cohabitacion de un creyente con un incredulo en la relacion de matrimonio.

Y pensamos que aungue los apostoles afirman que el conyuge incrédulo es
santificado por el creyente (1 Corintios 7:14), teniendo en ello algo mas que
en el mero matrimonio de dos incrédulos, pues aunque la alianza del
matrimonio tiene una bendicion divina para hacer del matrimonio de dos
incrédulos una accién legal, y su conjuncién y cohabitacion en ese aspecto
es sin mancha, pero no puede haber motivo para suponer a partir de ahi, que
ambos o cualquiera de sus personas son asi santificados; y el apéstol insta a
la cohabitacion de un creyente con un infiel en el estado de matrimonio
desde esta base: el marido infiel es santificado por la esposa creyente; Sin
embargo, aqui se tiene la influencia de la fe de un creyente que asciende
desde una relacion menor a una mayor proporcion; de la mujer al marido,
gue es su cabeza, antes de que pueda bajar a sus descendientes. Y, por lo
tanto, decimos que sea cual sea la naturaleza o extension de la santidad aqui
intencionada, concebimos que ella no puede transmitir a los niflos un
derecho inmediato al Bautismo; porque, entonces, eso seria de otra
naturaleza y de una extension mayor que la raiz y el origen de donde es
derivada, pues esta claro por el argumento del apéstol que la santidad no
puede derivarse al nifio de la santidad de un solo progenitor. Si el padre o la
madre son (en el sentido pretendido por el apostol) profanos o impuros, asi
el hijo sera también, por lo tanto, para la generacion de una semilla santa es

necesario que ambos padres sean santificados; y esto es lo que el apéstol
109



afirma positivamente, en primer lugar, que debe ser hecho por el padre o la
madre creyente, aungue el otro sea incrédulo; y luego, consecuentemente,
de alli en adelante, argumenta la santidad de sus hijos. Por lo tanto, como
los hijos no tienen otra santidad que la que derivan de ambos padres,
tampoco pueden tener ningln derecho por esta santidad a ningun privilegio
espiritual, sino que ambos padres también participaron de ella; y por lo
tanto, si el padre incrédulo (aunque santificado por el padre creyente) no
tiene por lo tanto derecho al bautismo, tampoco podemos concebir que
exista tal privilegio derivado a los hijos por su santidad de nacimiento.

Ademas, si fuera la practica habitual en los dias de los apostoles que el padre
0 madre creyente trajera a sus hijos con ellos para ser bautizados; entonces
la santidad de los hijos de Corintios creyentes no estaria en cuestion cuando
esta epistola fue escrita; sino que se podria haber argumentado a partir de su
paso bajo esa ordenanza la cual representaba su nuevo nacimiento, a pesar
de que no habian obtenido santidad de sus padres por su primer nacimiento;
y habrian hecho una excepcién contra la inferencia del apéstol, "'si no, tus
hijos serian inmundos", etc. Pero de la santificacion de todos los hijos de
cada creyente por esta ordenanza, o de cualquier otra manera que no sea la
mencionada anteriormente, la Escritura esta completamente en silencio.

Esto también puede ser afiadido: si esta santidad de nacimiento califica a
todos los hijos de cada creyente para la ordenanza del bautismo, ¢por qué
no para todas las otras ordenanzas - para la Cena del Sefior por ejemplo,
porque se han practicado juntos durante mucho tiempo? Porque si se recurre
a lo que las Escrituras hablan generalmente de este tema, se encontrara que
las mismas cualidades que dan derecho a cualquier persona al bautismo, lo
hacen también para la participacion de todas las ordenanzas y privilegios de
la casa de Dios que son comunes a todos los creyentes.

El que pueda y de hecho interrogue a su buena conciencia para con Dios
cuando es bautizado (como todo el mundo debe hacer para que se convierta
en un signo de salvacion), es capaz de hacer lo mismo en cada uno de los
demas actos de adoracion que lleva a cabo.

IVV. Familias enteras

Los argumentos e inferencias que usualmente se traen a favor o en contra
del bautismo de infantes de aquellos pocos casos que las Escrituras nos
ofrecen de familias enteras que estan siendo bautizadas, son solo
conjeturales, y por lo tanto no pueden ser concluyentes por si mismos en
ninguna de las dos partes. Sin embargo, al respecto, la mayoria de los que
tratan este tema del bautismo de infantes mejoran (tal como ellos conciben)
estas instancias en beneficio de su argumento;[por lo tanto,] pensamos que
es apropiado (de la misma manera que en los casos antes mencionados,

también lo es en este caso) mostrar la invalidez de tales inferencias.
110



Cornelio adoraba a Dios con toda su casa (Hch 10:44); el carcelero y
Crispus, el jefe de la sinagoga, creyé a Dios con cada una de sus casas
(Hechos 16:34; 18:8). La casa de Esteban se adhirio al ministerio de los
santos (1Cor 1:16); 16:15) - de modo que, hasta ahora, la adoracion y la
creencia son paralelas al bautismo. Y, en caso de que Lydia hubiera sido una
persona casada cuando ella creyo, es probable que su marido también
hubiera sido nombado por el apdstol, como en casos similares, en la medida
en que habria sido no s6lo una parte, sino el jefe de la familia bautizada
(Hechos 16:14-15).

¢Quiéen puede asignar cualquier razén probable por la cual el apostol debe
hacer mencion de cuatro o mas? cinco hogares siendo bautizados, y nada
mas? O por qué lo hace tan a menudo variando en el método de sus saludos
(Romanos 1:6), mencionando a veces solo a personas particulares de gran
Importancia, otras veces tal y la iglesia en su casa,[0] a los santos que
estaban con ellos y los de Narciso que estaban en el Sefior (Rom 16, 11); asi
saludando familias enteras, o parte de familias, o s6lo personas particulares
en familias consideradas como lo fueron en el Sefior? Porque si hubiera sido
una préactica habitual bautizar a todos los nifios con sus padres, habia
entonces muchos miles de judios que creian, y un un gran namero de los
gentiles, en la mayoria de las principales ciudades del mundo. Y entre otras
cosas miles de personas, es mas que probable que hubiera habido algunos
miles de hogares bautizados; ¢por qué entonces el apdstol debe sefialar a
este respecto una familia de los judios, y tres o cuatro de los gentiles, como
casos particulares en un caso que fue comun?

Quienquiera que suponga que deliberadamente excluimos a nuestros hijos
del beneficio de cualquier promesa o privilegio que les pertenezca a los hijos
de padres creyentes, tiene pensamientos demasiado severos sobre nosotros:
estar sin afectos naturales es uno de los caracteres de las peores personas en
el peor de los tiempos. Nos confesamos libremente culpables ante el Sefior,
en el sentido de que no hemos entrenado con mas prudencia y diligencia a
los que se relacionan con nosotros en el temor del Sefior; y oramos humilde
y sinceramente para que nuestras omisiones en este documento puedan ser
remitidas, y para que no redunden en perjuicio de nosotros mismos o de
ninguno de los nuestros. Pero con respecto a ese deber que nos incumbe, nos
reconocemos obligados por los preceptos de Dios a educar a nuestros hijos
en la educacién y amonestacion del Sefior, a ensefarles su temor, tanto con
la instruccion como con el ejemplo. Y si ponemos luz de acuerdo con este
precepto, esto demostraria que somos mas viles que los paganos
antinaturales que no quieren retener a Dios en su conocimiento - nuestro
bautismo podria entonces ser considerado justamente como ningun
bautismo para nosotros.

111



Hay muchas promesas especiales que nos animan, asi como preceptos que
nos obligan, a la estrecha vigilancia de nuestro deber aqui: que Dios, a quien
servimos, siendo celoso de Su adoracion, amenaza la visita de la
transgresion del padre sobre los hijos a la tercera y cuarta generacion de
aquellos que lo odian (Exodo 20:5); sin embargo, extiende mas
abundantemente Su misericordia aun a miles (respecto a la descendencia y
a las generaciones subsiguientes) de aquellos que lo aman y guardan Sus
mandatos.

Cuando nuestro Sefior reprendi6 a sus discipulos por prohibir el acceso de
los nifios que fueron traidos a El, para orar por ellos, imponer sus manos
sobre ellos y bendecirlos, declara, que de los tales es el Reino de Dios
[Mateo 19: 13-14 ; Marcos 10: 13-16; Lucas 18: 15-17]. Y el apostol Pedro,
en respuesta al cuestionamiento de aquellos que deseaban saber lo que ellos
debian hacer para ser salvo, no sélo los instruye en el deber necesario del
arrepentimiento y del Bautismo [Hechos 2: 37-39]; sino también los alienta
por medio de aquella promesa que se referia a ellos y a sus hijos; si nuestro
Sefior Jesus en el lugar arriba mencionado, no tiene en cuenta las
caracteristicas de los nifios (como en otros lugares), en cuanto a su
mansedumbre, humildad y sinceridad, y cosas semejantes; sino sefiala que
esas mismas personas y semejantes pertenecen al Reino de Dios, y si el
apostol Pedro, al mencionar la promesa arriba citada, se refiere no solo a las
generaciones presentes y futuras de los judios que lo oyeron (en cuyo
sentido la misma frase ocurrira en las Escrituras), sino también a la
descendencia inmediata de sus oyentes; si la promesa se refiere al don del
Espiritu Santo, o de la vida eterna, o cualquier gracia, o privilegio tendiente
a su obtencion por ello; no es nuestra preocupacion ni nuestro interés limitar
las misericordias y las promesas de Dios a un camino mas estrecho o de
menor alcance que el que le agrade graciosamente ofrecer e intencionar; ni
tener una estima superficial de ellas; sino que estamos obligados por
obligacion para con Dios y afecto a nuestros hijos a implorar fervientemente
a Dios y a usar nuestros mayores esfuerzos para que tanto nosotros mismos
y nuestra descendencia sean participantes de sus graciosas misericordias y
promesas; sin embargo, no podemos, a partir de ninguno de estos textos,
reunir una autorizacion suficiente para bautizar a nuestros hijos antes de que
sean instruidos en los principios de la Religion Cristiana.

Porque, como en el caso de los nifios, por la prohibicion de los discipulos
parece que fueron traidos en otra consideracion, no tan frecuente como
deberia ser el Bautismo, si desde el principio los hijos de los creyentes eran
admitidos a él. Ningun relato se da si sus padres eran creyentes bautizados
0 no; y en cuanto al ejemplo del apéstol; si las siguientes palabras y practica
se toman como una interpretacion del alcance de esta promesa, no podemos

112



concebir que se refiere al bautismo infantil, porque el texto luego presenta:
"Entonces, los que le aceptaron la palabra fueron bautizados" (Hechos 2:41).

Que habia algunos hijos creyentes de padres creyentes en los dias de los
apostoles es evidente a partir de las Escrituras, incluso mientras estaban en
la familia de sus padres, y bajo la educacion y la instruccion de aquellos; a
quien el apostol en varias de sus Epistolas a las Iglesias, da érdenes para que
obedezcan a sus padres en el Sefior; y atrae sus tiernos afos para que oigan
este precepto, recordandoles que es el primer mandamiento con promesa
[Efesios 6: 2].

Y esto es registrado por €l para la alabanza de Timoteo y el estimulo de los
padres a que ensefien temprano y a los nifios que se preocupen de los
principios de la instruccion divina, ya que, desde amo Bpepog, la infancia
conocian las Escrituras [2 Timoteo 3:15].

El apdstol Juan se alegrd mucho cuando encontré a los hijos de la sefiora
elegida caminando en la verdad; y los hijos de su hermana elegida se unen
con el apdstol en su saludo [2Juan 1: 1-4,13; Cf. 3Juan 1: 4].

Pero esto no era generalmente asi, que todos los hijos de los creyentes fueran
considerados como creyentes (como seria si todos hubieran sido bautizados)
puede ser concluido a partir de la caracteristica que el apdstol da sobre las
personas aptas a ser elegidas como obispos en una Iglesia, lo que no era
comun a todos los creyentes; entre otros es estrictamente uno, es decir, tener
hijos, fieles [o creyentes]que no pueden ser acusados de disolucion ni de
rebeldia [1 Timoteo 3: 4]; y, a partir de los escritos apostolicos sobre el
mismo tema, reunir las razones de esta calificacion: que en el caso de la
persona designada para ese oficio de ensefiar y ordenar la casa de Dios,
deberia tener hijos adecuados a ello; habria primero una prueba de su
habilidad, capacidad y éxito en este trabajo en su propia familia; y capacidad
privada, antes de ser ordenado al ejercicio de esta autoridad en la iglesia, en
caracter pablico, como obispo en la casa de Dios.

V. Unidad del Espiritu

Estas cosas mencionamos como teniendo una referencia directa a la
controversia entre nuestros hermanos y nosotros; en cuanto a las otras cosas
que son mas confusas y prolijas, que a menudo se introducen en esta
controversia, pero no necesariamente se refieren a ella, las hemos evitado a
proposito, para que la distancia entre nosotros y nuestros hermanos no sea
aumentada por nosotros; porque es nuestro deber y preocupacion tanto
como sea posible para nosotros (manteniendo una buena conciencia hacia
Dios) buscar un mas pleno acuerdo y reconciliacién con ellos.

Nosotros no somos insensibles a que, en cuanto al orden de la casa de Dios
y toda la comunion en ella, hay algunas cosas en las que nosotros (asi como

113



otros) no tenemos un acuerdo completo entre nosotros mismos, como por
ejemplo: El principio conocido; y el estado de nuestras conciencias que
concordaron en esta Confesion, es tal que no podemos celebrar la comunién
eclesiastica con cualesquiera otros sino con creyentes bautizados e iglesias
constituidas por tales; sin embargo algunos de nosotros tienen una mayor
libertad y concesion en nuestros espiritus para actuar de esa manera; y, por
lo tanto, omitimos deliberadamente la mencién de cosas de esa naturaleza,
para que concordaramos, al dar esa evidencia de nuestro acuerdo, tanto entre
nosotros mismos como con otros buenos cristianos, en esos articulos
importantes de la religion cristiana, principalmente insistidos por
nosotros. A pesar de ello, todos nosotros consideramos nuestra principal
preocupacion, tanto entre nosotros como entre todos los demas que en todas
partes invocan el nombre del Sefior Jesucristo, nuestro Sefior, tanto de ellos
como de nosotros, y lo aman con sinceridad, que busquemos mantener la
unidad del Espiritu, vinculo de la paz (Ef 4,3); y para ello, ejercer toda la
humildad y mansedumbre, con longanimidad, soportandoos los unos a los
otros en amor (Ef 4:2).

Y estamos persuadidos que si el mismo método se introdujera en la practica
frecuente entre nosotros y nuestros amigos Cristianos que concuerdan con
nosotros en todos los articulos fundamentales de la Fe Cristiana (aunque no
concuerden en cuanto a los sujetos y administracion del Bautismo), pronto
alcanzariamos un mejor entendimiento y, mas afecto fraternal entre
Nosotros.

V1. Conclusion

En los comienzos de la Iglesia Cristiana, cuando la doctrina del bautismo de
Cristo no era universalmente entendida, sin embargo, los que s6lo conocian
el bautismo de Juan eran los discipulos del Sefor Jesus, y Apolos, un
eminente ministro del evangelio de Jesus (Hechos 18:24-19:5).

Al comienzo de la Reforma de la Iglesia Cristiana y de la recuperacion de
aquella oscuridad egipcia en la que nuestros antepasados por muchas
generaciones se mantuvieron en esclavitud; por medio de las Escrituras de
la verdad, se han concebido diferentes aprehensiones, que contindan hasta
hoy, en lo que se refiere a la practica de esta Ordenanza.

Que no se malinterprete nuestro celo en esto: que Dios a quien servimos esta
celoso de su adoracion (Exodo 34:14). Por Su gracia providencial, su ley se
mantiene entre nosotros. Y estamos advertidos por lo que sucedio en la
Iglesia de los judios, que es necesario para cada generacion, y que
frecuentemente en cada generacion, consultar el oraculo divino, comparar
nuestra adoracion con la regla, y prestar atencion a las doctrinas que
recibimos y practicamos.

114



Si los diez mandamientos expuestos en los libros de servicio iddlatras del
papa hubieran sido recibidos como la ley entera de Dios porque concuerdan
en namero con Sus Diez Mandamientos, y también en la sustancia de nueve
de ellos, el segundo mandamiento que prohibia la idolatria se habria perdido
por completo..

Si Esdras y Nehemias no hubieran hecho una busqueda diligente de las
partes particulares de la Ley de Dios y de Su adoracion, la Fiesta de los
Tabernaculos (que por muchos siglos de afios no habia sido debidamente
observada de acuerdo a la institucion, aunque fue retenida en la nocién
general) no se hubiese guardado en su debido orden (Ezr 3:4).

Asi puede ser ahora acerca de muchas cosas relacionadas al culto a Dios,
gue mantienen los nombres propios a ellas en su primera institucion, pero
aun por inadvertencia (donde no hay mal proposito) pueden variar en sus
circunstancias, en relacién a su primera institucion. Y si por medio de
cualquier desviacion antigua o de aquella corrupcién general del culto a
Dios e interrupcién de su verdadera adoracion, y persecucion de sus siervos
por el anticristo obispo de Roma, por muchas generaciones; los que
consultan la Palabra de Dios, aun no logran llegar a una satisfaccion plena
y mutua entre si mismos sobre cual era la practica de la iglesia Cristiana
Primitiva, en algunos puntos relacionados con el culto de Dios. Sin
embargo, en la medida en que estas cosas no son de la esencia del
cristianismo, sino que estamos de acuerdo en las doctrinas fundamentales
de la misma, nos damos cuenta de que hay suficiente para dejar a un lado
toda amargura y prejuicio, y en el espiritu de amor y mansedumbre para
abrazarse y poseer el uno al otro en su seno; dejandose el uno al otro en
libertad para realizar tales otros servicios (en los que no podemos estar de
acuerdo) aparte para con Dios, de acuerdo a lo mejor de nuestro
entendimiento.

FINIS

115



UNA BREVE EXPLICACION DE
NUESTRO CONGREGACIONALISMO?

Congregacionalismo es el nombre de una forma de gobierno eclesiastico.
Sus caracteristicas distintivas son tres: (1) La absoluta independencia de
cada iglesia local, (2) el privilegio y deber de la comunion cooperativa entre
las iglesias y (3) La responsabilidad mutua en la auto regulacion y el
gobierno de toda la Iglesia. Se cree que las iglesias apostélicas eran
congregacionales y permanecieron asi hasta mediados del siglo II.

En 1523, Martin Lutero escribid en un tratado:

“Que una asamblea o comunidad cristiana tiene el derecho y el poder
de juzgar todas las doctrinas, de llamar, instalar y quitar predicadores”.

Tales escritos colocaron los primeros cimientos para un gobierno del tipo
congregacionalista aunque luego las iglesias luteranas no utilizaran este tipo
de gobierno. Este fue posiblemente el nuevo comienzo en la historia del
congregacionalismo.

El congregacionalismo resurgié fuertemente en el siglo XVI como reaccién
contra el sistema uniforme de las parroquias territoriales impuesto por la
Iglesia de Inglaterra bajo Isabel I. Los congregacionales prefirieron el
pensamiento mas "protestante” de Calvino al modo de actuar mas
tradicional del anglicanismo y fueron en su mayoria puritanos. Insistian en
el hecho de que la Iglesia es una comunidad local de cristianos que habian
tenido la experiencia de la conversion a Cristo y que se retnen libremente y
ordenadamente bajo el impulso del Espiritu Santo.

Su centro eclesioldgico es la comunidad local. Solo Cristo es la cabeza de
la Iglesia y la comunidad local no puede estar sometida a ninguna otra
autoridad eclesiastica mas elevada. La autonomia de la congregacion
particular no debe comprenderse como aislamiento eclesial (los
congregacionales han permanecido tradicionalmente en una mutua
comunion a través de asociaciones y de uniones a nivel local, provincial y
nacional). Tampoco debe confundirse el congregacionalismo con un
gobierno meramente democratico sino como una armoniosa simbiosis entre
los poderes de gobierno de los ancianos y de la congregacion.

El congregacionalismo ha sido llamado "calvinismo descentralizado”, ya
que, mientras que sus origenes teoldgicos se derivan de Calvino, concede a
las congregaciones locales una autonomia mayor de lo que se habria
imaginado Calvino. La teologia de Calvino obtuvo una expresion clasica en

17 La resefia de un libro de Owen fue tomada como referencia para toda esta seccion
https://reformedbaptistfellowship.wordpress.com/2012/11/08/john-owen-gospel-church-

government/

116


https://reformedbaptistfellowship.wordpress.com/2012/11/08/john-owen-gospel-church-government/
https://reformedbaptistfellowship.wordpress.com/2012/11/08/john-owen-gospel-church-government/

la Confesion de Westminster (1643), pero fue modificada por John Owen
para hacer un énfasis en el congregacionalismo en la declaracion de Savoy
(1658) de la cual desciende la Confesidn Bautista de Londres (1677/1689).

1
¢, Qué es una Iglesia local?

La iglesia es una asamblea. La iglesia no es simplemente un grupo aleatorio
de cristianos, es mucho mas.

Existe una Iglesia Universal - que es una manera de hablar respecto de todos
los verdaderos cristianos de todos los tiempos y de todos los lugares. No
podemos ver quiénes son en realidad de la iglesia ahora, pero Dios si puede
y un dia la iglesia universal se juntara (e.g. Apoc. 7:9) en un solo lugar - de
toda lengua, tribu y nacion y juntos adoraran a Dios.

Hay veces que en el NT se usa la palabra "iglesia" de esta forma. Por
ejemplo, cuando Pablo escribe en Efesios 1 donde dice que Jesus es la
cabeza de la Iglesia (Ef. 1: 22-23), no se refiere simplemente a la iglesia en
Efeso, quiere decir, la Iglesia universal. Pero la mayoria de las referencias
de la iglesia en el NT tienen a la iglesia local en mente: la iglesia en Efeso,
Corinto, Colosas, en el Ponto, Galacia, Capadocia.

Asi que la iglesia no es un edificio, es una asamblea pero es mucho mas que
solo una asamblea. Una definicion util es la siguiente:

“Una iglesia local es una asamblea de santos (Heb. 2:12) unidos bajo
un pacto de unidad (Ef. 4:3-4; 1 Co. 1:10) con la consigna de reunirse
regularmente en el nombre de Jesus (1 Co. 5:4, Heb. 10:25) con la
conciencia y coordinacion de supervisarse y confirmarse mutuamente
respecto a su pertenencia a Cristo Jesus (Col. 3:16, Gal. 6:1, Mat.
18:15-20), y asi mismo de adorar a Dios conforme a su palabra (Jn.
4:23; Heb. 9:1) a fin de santificarse y estar perfeccionados para la
obra de la extension del reino de Cristo (Ef. 4:12). La méaxima
expresion de la Iglesia es la de congregarse en el dia del Sefior
(Domingo) (Mr. 16:9; 1 Co. 16:2; Hch 20:7)”

El pueblo de Dios, en el lugar de Dios, bajo el gobierno de Dios esta en el
corazon de la definicion de la iglesia. La iglesia existe para el culto. No
podremos adorar a Dios de manera plena y como él quiere si no formamos
parte de una iglesia local.

117



2
¢, Quién pertenece a una iglesia local?

Asi que, los que recibieron su palabra fueron bautizados; y se afiadieron
aquel dia como tres mil personas. Hch 2:41

La membresia en la iglesia visible y local esta restringida a aquellos que,
segun el juicio caritativo de la iglesia guiada por los ancianos, hicieron una
profesion creible de fe en Jesucristo, es decir, aguellos que son discipulos
de Jesucristo y han sido bautizados en el nombre del Dios Triuno de las
Sagradas Escrituras (Mateo 28: 18-20) y voluntariamente se someten a la
autoridad de Cristo y sus oficiales en la iglesia. La membresia en la iglesia,
no pertenece a los no creyentes ni a los miembros del hogar (incluidos los
hijos de padres cristianos) de una familia cristiana que no puede hacer una
profesion creible de fe. Dichos miembros de la familia deben recibir
cuidados especiales por parte de la iglesia, pero no se les permite unirse a la
iglesia hasta que abracen voluntariamente a Jesucristo como Sefor y
Salvador.

Se requiere la membresia de la iglesia de todos los creyentes. Los creyentes
necesitan unirse a una iglesia local basada en la Biblia, una que predique y
este regulada por todo el consejo de Dios, administre fielmente los
sacramentos del bautismo en agua y la Cena del Sefior, ejerza la disciplina
de la iglesia cuando es necesario y ejerza los 4 ministerios (o
responsabilidades) que les fue delegado como iglesia Hch 2:42 (ver punto
4). Un cristiano no debe permanecer en una "iglesia corrupta".

3
¢, Como se forma una Iglesia local?

Una Iglesia local del Nuevo Pacto se forma a traves de la unién solemne de
un grupo de creyentes para celebrar culto al Sefior de manera regular y para
edificarse mutuamente (Pablo envio a Tito a formar y nombrar ancianos,
pero aunque estas no tuvieran aun oficiales Pablo las considera iglesias,
aunque deficientes. Tito 1:5). Una iglesia local eficientemente estructurada,
debe formarse "a traves de un acuerdo solemne™ en una relacion de pacto
donde halla Anciano(s) y Diacono(s). Esto significa que las personas que se
quieran unir a la iglesia deben realmente quererse unir a la iglesia siendo
conscientes de las responsabilidades que eso implica. Muchos tienen estos
acuerdos de manera verbal pero es mucho mejor que sea de forma escrita.
Si una persona es miembro de una congregacion local, no debe ser miembro
de otra congregacion. Porque aungque siendo miembros de la Iglesia

118



universal nos debemos a toda ella, estamos en mayor responsabilidad por la
cercania y providencia con la Iglesia con la que nos hemos comprometido.
Siendo conscientes de lo sefialado el punto anterior, los creyentes
capacitados para aplicar a dicho pacto de membresia son aquellos que han
hecho una profesion creible de fe en Jesucristo y han procedido al bautismo.
En caso de provenir de otra congregacion es prudente que este un tiempo en
observacion tanto para con el como de el para con la Iglesia a fin de que
ambas partes estén seguras de aceptarse mutuamente.

4
¢, Que se hace en una Iglesia Local?

Hch 2:42 Y perseveraban en la doctrina de los apostoles, en la comunién
unos con otros, en el partimiento del pan y en las oraciones.

Como Iglesia, nos reunimos todas las semanas, al igual que todos los
cristianos lo han hecho todos los domingos desde que Jesus se levanto de
entre los muertos. Nos reunimos porque la Biblia nos dice que debemos
hacerlo Hebreos 10:24.

En el Nuevo Testamento, vemos mandamientos a la iglesia local para orar
(Col 4: 2-4, 1 Tim 2: 1-2), para leer las Escrituras publicamente (1 Tim
4:13; Col. 4:15, 16) , para escuchar la predicacion y la ensefianza (Hechos
2:42; 1 Tim 4:13.), para compartir de su aprendizaje diario con la
congregacion (1 Corintios 14:26), para exhortarse mutuamente (Col. 3.16)
para bautizar a los creyentes (Mateo 28:19) y compartir la Cena del Sefior
(Hechos 2:42;. 1 Cor. 11); para alentarse unos a otros y alabar a Dios en el
canto (Ef 5:19, Hebreos 13:15.), y para dar de sus finanzas (1 Cor 16: 1-2).
1 Cor 14:26 es claro: cada una de estas cosas que hacemos juntos, se debe
hacer "para el fortalecimiento de la iglesia" - para edificar a otros.

En resumen, oramos la Biblia, leemos la Biblia, predicamos la Biblia, nos
hablamos de la biblia, cantamos la Biblia, vemos la Biblia a la manera de
las ordenanzas y damos para lo que la biblia exija.

5
¢, Quién gobierna la Iglesia?

En este punto hablaremos "del poder y la autoridad de la iglesia". Jesucristo,
como Sefior de la iglesia, otorga poder y autoridad a la iglesia solo para el
ministerio de edificacion mutua (Col. 3:16), del cuidado de la sana doctrina
(1 Tim. 3:15) y del ejercicio del poder de las llaves del reino (Mat. 18:15-
18), esto nos habla de la admision de nuevos miembros asi mismo como de
su excomunidén no debemos olvidar que estas llaves dejadas a la iglesia trata
también de la eleccién y reconocimiento de didconos (Hech. 6:3) y de
Ancianos (1 Tim. 3:3-4 - (Quién daria fe de estas cosas? la iglesia). Los

119



gobernantes en la iglesia de Cristo deben entender que su poder y autoridad
estan limitados "al uso del poder ministerial y espiritual solamente” y esto
unicamente bajo la justificacion de la palabra de Dios, asi ambos poderes se
necesitan mutuamente; La Iglesia a los oficiales para poder usar sus llaves
correctamente y los oficiales para que la iglesia ejerza sus llaves en favor
del cuerpo de Cristo. El gobierno de la iglesia de Cristo es espiritual, no
carnal. A la iglesia del Nuevo Pacto se otorgd inicialmente tanto a los
oficiales extraordinarios (apostoles, profetas y evangelistas) como a los
ordinarios (pastores y maestros) (Efesios 4: 11-16). Con el cierre del canon
de la Escritura, los oficios extraordinarios han cesado en la iglesia. Solo
quedan los oficios ordinarios.

Incluso cuando un pequefio numero de creyentes se retnen en el nombre de
Cristo para la edificacion mutua se les permite formar una iglesia local. Esto
es lo que se ensefia en Mateo 18:20: Donde "dos o tres se congregan en mi
nombre, yo estoy alli en medio de ellos”. Aqui Cristo promete estar con su
pueblo en una relacion de pacto. Sin embargo, la iglesia ain no esta
completa... hasta que tenga oficiales apropiados para guiar a la iglesia en el
uso de sus poderes y para preparar a los miembros en particular para el
ejercicios de sus propios deberes y poderes en su vida particular y diaria
(Efesios 4: 11-15). Estos oficiales deben ser hombres que Dios llama a este
ministerio. También deben ser reconocidos y llamados por la iglesia local
cuando se reconocen los dones para el liderazgo. Solo Cristo, el Sefior de la
iglesia, puede dar a los hombres tales dones, pero la iglesia tiene la
responsabilidad de reconocer estos dones y llamar al hombre (u hombres) al
liderazgo dentro de ese cuerpo de iglesia local. Los oficiales deben ser
hombres que no solo conozcan la Palabra de Dios, sino que tengan la
sabiduria para practicarla en su ministerio. Esta sabiduria viene por medio
del "estudio diligente" de las Escrituras y la "oracion ferviente".

6
Los oficiales de la iglesia

Hay dos tipos principales de oficiales en la iglesia: Los Ancianos (que
también se llaman pastores, presbiteros, supervisores u obispos) y diaconos
(cuya funcion veremos en el punto 8). Sin embargo, hay tres poderes que
ejercen los ancianos: 1) El del cuidado particular, siendo la visitacion, las
oraciones y las predicaciones dominicales (llamado regularmente la
pastoral); 2) El de la ensefianza especializada, la catequizacion y la
apologeética (Ilamado regularmente la ensefianza). 3) El de la direccion a la
iglesia en el uso de sus llaves y eleccion de diaconos y nuevos pastores
(Ilamado regularmente el gobierno).

El Nuevo Testamento usa los términos Pastor, anciano, supervisor (u
obispo) y presbitero como sindnimos. Los supervisores y preshiteros son

120



unay la misma funcion (ver Hechos 20:17, 28; Tito 1: 5, 7). Si bien hay una
paridad y una pluralidad entre los ancianos, entre los ancianos siempre habra
uno gque asuma "un cierto papel de liderazgo", regularmente esto es definido
por la edad pero deberia primar el tiempo de creyente y la madurez
espiritual; es excelente si coincide tanto la edad como el tiempo de creyente
y la madurez espiritual. Debe ser reconocido como un superior entre iguales
(Peter, por ejemplo, fue el principal apostol, a pesar de que todos los
apostoles tenian la misma autoridad), esto no indicara que su voto valdra
mas que el del resto sino que debe considerarse mas su opinién en una toma
de decision.

El primer oficial de la iglesia de Cristo es el anciano o pastor. El es el
maestro y el obispo de la iglesia. El papel del pastor es el de ensefiar, cuidar
amorosamente, y gobernar siguiendo analdgica y subsirvientemente los
oficio de Cristo y siendo responsables de que la iglesia en general también
los ejerza biblicamente. Este hombre debe estar calificado apropiadamente
para el oficio, poseyendo los dones dados por Dios establecidos en 1
Timoteo 3 y Tito 1. Es Cristo mismo quien ha creado este oficio y debe
continuar en la iglesia hasta el final de la era. Estos pastores, de acuerdo con
Hebreos 13:17, deben ser obedecidos por la congregacion (en todas las cosas
biblicas), mientras que al mismo tiempo daran cuenta a Dios sobre como
llevaron a cabo sus deberes pastorales. Los pastores deben ser convocados
por las asambleas locales después de haber sido examinados por los
miembros de la iglesia en cuanto a sus calificaciones. Ellos deben ser
elegidos y ordenados para este trabajo. En Hechos 14:23 podemos ver
claramente una prueba para esta ensefianza, donde la traduccion literal del
verbo griego (cheirotoneo) sostiene que los ancianos son elegidos para el
oficio por el "estiramiento de las manos" (es decir, por votacion) de la
congregacion, toda la congregacion debe estar involucrada en el proceso de
elegir a tales hombres para el cargo.

.
El oficio del pastoreo

En este punto veremos el trabajo y el deber de los pastores. Analizaremos
brevemente siete deberes pastorales.

El primer y principal deber es predicar la Palabra de Dios para alimentar
al rebafio sobre el cual tiene responsabilidad de "supervisor" (Hechos
20:28). Este deber es esencial para el oficio de pastoreo. Todos las demas
"ocupaciones" deben subordinarse a este deber. Hay varios requisitos en la
predicacion pastoral: el pastor debe poseer sabiduria espiritual y
comprension de la Palabra de Dios, lo que también requiere la experiencia
espiritual practica de la Palabra de Dios implantada en su propia alma; debe
tener gran habilidad para "trazar correctamente la Palabra de verdad" (2

121



Timoteo 2:15); debe conocer su propio rebario lo suficientemente bien como
para poder aplicar la ensefianza de la Palabra de Dios a los corazones y las
almas de su rebario; y debe tener un "celo por la gloria de Dios y compasion
por las almas de los hombres. El segundo deber es la oracion ferviente por
el rebafio (Hechos 6: 4, Santiago 5:16). ElI Tercer deber, como
"mayordomos de Cristo"”, de administrar los sacramentos del bautismo en
agua y la Cena del Sefior que son las sefnales del pacto que Dios ha
establecido con su iglesia (1 Corintios 4: 1). Cuarto es el deber del
evangelismo: trabajar por la conversion de las almas perdidas (2 Timoteo 4:
5). Quinto es el deber de aconsejar y cuidar a los miembros de la iglesia
(Isaias 50: 4). Sexto es el deber de "gobierno y comparierismo entre las
iglesias” de mente y doctrina similar (que se estudiara mas adelante en el
punto 10). Séptimo y ultimo es el deber mas importante de una "vida
santa". El pastor debe ser "irreprensible”, esto es que no se haga digno de
reprension, en todas las calificaciones establecidas en 1 Timoteo 3: 2-7 y
Tito 1: 6-9.

Finalmente un pastor siempre debe estar relacionado con una iglesia en
particular. Puede ser llamado a trabajar en misiones para establecer nuevas
iglesias en diferentes areas, pero debe ser llamado por una iglesia particular
para servir en esta funcion.

8
El oficio de la ensefanza

El Sefior Jesucristo ha dado a su iglesia el(los) oficio(s) ordinario(s) de
"pastores y maestros™ (Efesios 4:11, 1 Corintios 12:28, Hechos 13: 1). Hay
varios "puntos de vista" diferentes dentro de la iglesia de Cristo, en cuanto
a lo que significa la Biblia cuando habla de los maestros. Algunos creen que
el maestro es el mismo oficio que el del pastorado. Otros creen que es una
oficio en la que el maestro esta "limitado a la ensefianza solamente™. Otros
creen gue es un oficio distinto dentro de la iglesia, pero del "mismo tipo"
que el de pastor. Este oficio también incluiria la administracion de los
sacramentos. Esta es también nuestra comprension, en la que la distincion
entre el pastor y el maestro es meramente de “mayor inclinacion” dentro del
cuerpo pastoral. Tanto el pastor como el maestro son "Pastores-Maestros"
(y tienen también el ejercicio del gobierno o guia de la iglesia), pero el
anciano que ensefia debe enfocarse méas en la “ensefianza doctrinal y
especializada” que en “predicar (el cual estd mas enfocado en la
exhortacion)”. Tiene la responsabilidad de ser diestro en el debate y
defender la verdad frente a las herejias doctrinales y filosoficas (Hechos 20:
28-31), esto habla del trabajo de la apologeética (1 Pedro 3:15). Bajo
"circunstancias normales" la iglesia debe tener pocos “pastores”, pero

122



podria tener muchos maestros. En este punto de vista, se mantiene también
la paridad y la pluralidad de los ancianos.

Bajo el oficio de la ensefianza debe buscarse la excelencia académica en
materia de la sana doctrina tanto para si mismo como para todo el rebafio
del Sefior, a fin de que sean perfeccionados para el ejercicio de su ministerio
y sean el fiel reflejo de la santidad de Cristo.

9
El oficio del gobierno

Como ya hemos notado, el “gobierno” es la preparacion y guia de la iglesia
para que usen poderosa y correctamente sus llaves. Todos los ancianos
pastorean y ensefian pero también deben ser sabios en su guia.

El trabajo de gobierno en la iglesia es distinto del de predicar y ensefar la
Palabra de Dios (Hechos 20:28, Romanos 12: 8, 1 Corintios 12:28). Son la
“practica guiada” en la Iglesia local del uso de sus llaves en base a lo que
fueron enseflados y sermoneados. Son Tantos los pastores como los
maestros los que ejercen este oficio, todo el consejo de ancianos.

Algunos sefialan que hay una distincion entre Ancianos que son Pastores-
Maestros y Ancianos que son Gobernantes (llamados también ancianos
laicos). Tal vez un texto clave en este asunto sea 1 Timoteo 5:17, que dice
"los ancianos que gobiernan bien sean tenidos por dignos de doble honor,
especialmente los que trabajan en la Palabray en la doctrina™. Hay diferentes
puntos de vista entre los eruditos sobre lo que el apostol Pablo esta diciendo
en este versiculo, pero lo que entendemos de este verso es que claramente o
al menos implicitamente ensefia que "hay dos clases de ancianos", pero lo
que esta en discusion es ¢cual es su distincion?

Procederé a citar algunos afamados comentaristas conocidos por su
erudicion y vida de santidad, tanto bautistas como presbiterianos y
metodistas:

Adam Clarke (1760 o 1762 - 1832) fue un te6logo metodista britanico y
erudito biblico:

Que los ancianos que gobiernan bien - Anciano es probablemente
aqui el nombre de un oficial eclesiastico, similar a lo que ahora
Ilamamos presbitero. Ver en 1 Timoteo 5:1; (nota). El Dr. Macknight
ha comentado que, "en la primera edad, e/ nombre mpeofvtepoc,
anciano, fue dado a todos los que ejercian cualquier oficio sagrado en
la Iglesia, como queda claro en Hechos 20:28, donde las personas se
llaman emokomot, obispos, que, Hechos 20:17, fueron llamados
npecfutepot, ancianos. Lo mismo aparece en Tito 1:5, donde aquellos
que son llamados ancianos, en Tito 1:7 son nombrados obispos; y en

123



1 Timoteo 4:14, donde, colectivamente, todos los que tenian oficios
sagrados en Listra son llamados mpesfuteprov, presbiteros o ancianos,
y se dice que han concordado con San Pablo al separar a Timoteo para
el ministerio".

Doble honor - Authing tyung . Casi todos los criticos de la nota
permiten que Tiur aqui significa recompensa, estipendio, salarios. Que
tenga un salario doble o mas alto quien gobierna bien; ¢y por qué?
Porque en el desempeiio de su oficio debe estar a expensas, en
proporcion a su diligencia, de visitar y aliviar a los enfermos, de alojar
y proveer a los extranjeros; en una palabra, de recibir la hospitalidad
que se requeria de todo obispo o presbitero.

Especialmente aquellos que trabajan en la palabra y la doctrina -
Aquellos que no solo predican publicamente, sino que instruyen en
privado, catequizan, etc. Algunos piensan que esto se refiere a érdenes
eclesiasticas distintas; pero estas distinciones técnicas fueron, en mi
opinion, un trabajo de épocas posteriores.

Matthew Henry (18 de octubre de 1662). Fue un pastor presbiteriano.

I. En cuanto al apoyo de los ministros. Se debe tener cuidado de que
sean mantenidos honorablemente (1 Timoteo 5:17): Los ancianos que
gobiernan bien sean considerados dignos de doble honor (es decir, de
doble manutencidn, el doble de lo que han tenido o de lo que otros
tienen), especialmente los que trabajan en la palabra y en la doctrina,
los que son mas laboriosos que otros. Observen, el presbiterio
gobernaba, y los mismos que gobernaban eran los que trabajaban en la
palabray en la doctrina: no tenian a uno para predicarles y a otro para
gobernarlos, sino que la obra era hecha por una misma persona.
Algunos han imaginado que por los ancianos que gobiernan bien, el
apostol se refiere a los laicos ancianos, que estaban empleados en el
gobierno pero no en la ensefianza, que se preocupaban por el gobierno
de la iglesia, pero que no se inmiscuian en la administracion de la
palabra y los sacramentos; y confieso que este es el texto mas sencillo
de las Escrituras que se puede encontrar para aceptar tal opinion. Pero
parece un poco extrafio que los simples ancianos gobernantes sean
considerados dignos de doble honor, cuando el apdéstol preferia la
predicacion al bautismo, y mucho mas lo preferiria a gobernar la
iglesia; y es mas extrafio que el apostol no les preste atencién cuando
trata de oficiales de la iglesia; pero, como se insinda antes, no tenian,
en laiglesia primitiva, a uno para predicarles y a otro para gobernarles,
sino que el gobierno y la ensefianza eran realizados por las mismas
personas; sélo unos podian trabajar mas en la palabra y en la doctrina
que otros. Aqui tenemos, 1. El trabajo de los ministros; consiste

124



principalmente en dos cosas: gobernar bien y trabajar en la palabra y
en la doctrina. Este era el principal negocio de los ancianos o
presbiteros en los dias de los apdstoles. 2. El honor debido a aquellos
gue no eran ociosos, sino laboriosos en este trabajo; eran dignos de
doble honor, estima y mantenimiento. El cita una escritura para
confirmar este mandamiento concerniente al mantenimiento de
ministros para que podamos pensar en extranjeros; pero insinua la
Importancia que habia en muchas de las leyes de Moisés, y
particularmente en esto, No pondras bozal al buey que pisa el maiz,
Deuteronomio 25:4. A las bestias que se empleaban para patear el
grano (porque asi lo tomaban en vez de trillarlo) se les permitia dar de
comer mientras hacian la obra, para que mientras mas trabajaban, mas
comida tuvieran; por lo tanto, que los ancianos que trabajan en la
palabray en la doctrina esten bien provistos; porque el obrero es digno
de su recompensa (Mateo 10:10), y hay toda la razén en el mundo para
que la tenga. Por lo tanto, aprendemos, (1.) Dios, tanto bajo la ley
como ahora bajo el evangelio, se ha cuidado de que sus ministros sean
bien provistos. ¢Acaso Dios cuida de los bueyes, y no cuidara de sus
propios siervos? El buey solo pisa el grano del cual hacen el pan que
perece; pero los ministros parten el pan de vida que permanece para
siempre. (2.) La comoda subsistencia de los ministros, asi como es el
nombramiento de Dios que los que predican el evangelio vivan del
evangelio (1 Corintios 9:14), asi también es su justo deber, tanto como
la recompensa del trabajador; y los que quieren que los ministros se
mueran de hambre, 0 no sean confortablemente provistos, Dios lo
requerira de ellos otro dia.

Matthew Poole (1624 - 1679) fue un tedlogo inglés presbiteriano e
inconformista.

A quiénes se refiere como ancianos aqui ha sido una gran pregunta:
esta claro que no son tan so6lo como los predicadores. Son:

Dignos de doble honor. El erudito Sr. Pool, en su Sinopsis en latin,
nos da un resumen de la mayoria de las opiniones al respecto:

1. Algunos los juzgan como los miembros mas ancianos de la iglesia,
uniéndose con los ministros en el gobierno de la iglesia, pero no
interfiriendo con la predicacion o administrando los sacramentos.

2. Algunos, a juzgar por los ancianos aqui presentes, tienen el
significado de haber sido ministros, pero gue ahora son ancianos
jubilados.

3. Otros entienden por ella a los magistrados civiles; lo que parece
menos probable de todas las otras opiniones, porque en este
momento no habia tales miembros de la iglesia cristiana.

125



4, Otros piensan que los diaconos estan aqui por ese término
entendido, quienes siendo oficiales de la iglesia tienen el nombre de
ancianos que se les ha dado.

5. Otros entienden por ancianos a los pastores ordinarios de las
iglesias, que residian con sus rebafos, en oposicion a los apostoles
y evangelistas: esto parece menos probable, porque no habia tales
en la iglesia primitiva sino que trabajaban en la palabra y en la
doctrina.

6. Otros piensan que algunos de ellos estan destinados, como no eran
tan aptos para la predicacion, pero aun asi administraban los
sacramentos, oraban con la iglesia y amonestaban en privado a
miembros exorbitantes; pero queremos una buena prueba, ya sea de
las Escrituras o de otra autoridad, de tales oficiales en la iglesia
primitiva.

No voy a determinar cual de estas opiniones es la méas correcta, pero
dejo al lector su propio juicio. Los que aqui se refieren a los ancianos
son declarados dignos de doble honor; por el cual se entiende o bien el
honor abundante, o bien (como algunos dicen) el respeto y la
reverencia, y también el mantenimiento.

Especialmente los que trabajan en la palabray en la doctrina; pero
sobre todo los que se sobre esfuerzan en predicar el evangelio.

John Gill (23 de noviembre de 1697 - 14 de octubre de 1771) fue un Bautista
inglés, un erudito biblico y un firme calvinista:

Que los ancianos que gobiernan bien,..... Por los cuales no se quiere
decir ancianos en edad; aunque tales personas deben ser honradas y
respetadas, y tener un mantenimiento adecuado, ya sea por parte de
sus hijos o de la iglesia, cuando son reducidos, e incapaces de ayudarse
a si mismos; pero entonces esto es lo que se debe hacer con todas esas
personas, mientras que los ancianos aqui son particularmente descritos
como buenos gobernantes y trabajadores en la palabra y en la doctrina;
Ademas, los ancianos en edad son tomados en cuenta antes; ni los
magistrados civiles estan destinados, como se llamaba a los ancianos
de Israel; porque aunque los que desempeiian bien su oficio son dignos
de honor, no les corresponde a ninguno de ellos trabajar en la
predicacion de la doctrina del Evangelio: ni estan disefiados los
didconos, porque nunca son llamados ancianos en la Escritura; ni su
trabajo es gobernar, sino servir mesas; ni el ministerio de la palabra les
pertenece como tal; ni se les permite el mantenimiento de la iglesia a
causa de su oficio; ni los ancianos laicos que gobiernan, pero no
ensefian; puesto que no hay tales oficiales designados en las iglesias
de Cristo; cuyos unicos oficiales son obispos o0 ancianos y diaconos;

126



por lo tanto, las calificaciones tales sélo se dan en el capitulo anterior,
No hay otros que gobiernan en las iglesias, sino aquellos que también
les hablan la palabra de Dios; por lo tanto, por €l que gobierna, y el
obrero en palabra y doctrina, no son dos oOrdenes distintas, sino
personas diferentes de la misma orden; algunos de estos gobiernan
bien, pero no se esfuerzan tanto en el ministerio de la palabra; mientras
que otros gobiernan bien y trabajan en la palabra, y que deben ser
considerados merecedores del honor que se menciona mas adelante.
Estos son llamados "ancianos", porque son cominmente escogidos de
entre los miembros mas antiguos de las iglesias, aunque no siempre,
Timoteo es una excepcion a esto; y debido a su anciana seriedad y
prudencia, que eran necesarias en ellos; se puede decir que
"gobiernan”, porque estan puestos en el lugar mas alto en la iglesia, y
sobre otros en el Sefior, quienes deben someterse a ellos, vy
obedecerlos. La iglesia de Cristo es un reino, él es Rey de ella, y sus
siervos ministrantes son gobernantes bajo él; y que gobiernan "bien”
cuando no gobiernan con fuerza y crueldad, ni se ensefiorean de la
herencia de Dios; sino cuando gobiernan conforme a las leyes que
Cristo Rey y legislador ha prescrito; cuando explican y hacen cumplir
esas leyes, y las muestran al pueblo, y velan por que sean ejecutadas y
cuando llevan a cabo esta parte de su obra con diligencia y prudencia.
Ahora dejemos que eso sea.

Dignos de doble honor. Algunos entienden de honor en este mundo,
y en el mundo venidero, y que tienen; son honrados ahora por Cristo,
aunque reprochados por el mundo, al ser llamados, capacitados y
triunfados en la obra del ministerio; y cuando lo hayan cumplido
fielmente, seran honrados por €l de aqui en adelante, y seran
introducidos en su gozo con elogios, y resplandeceran como las
estrellas por los siglos de los siglos. Pero méas bien esto debe ser
entendido tanto de ese respeto exterior que debe ser mostrado por
palabras y acciones; y de un mantenimiento suficiente que debe ser
provisto para ellos; en cuyo sentido la palabra "honor" es usada en este
capitulo antes; ver Gill en 1 Timoteo 5:3, y algunos piensan que la
comparacion es entre las viudas antes mencionadas, y estos ancianos;
que si las viudas pobres en la iglesia deben ser honradas y mantenidas,
entonces mucho mas los oficiales de la misma; éstos son dignos de
mas honor, incluso de doble honor, o, un inquilino principal mas
grande y mas honorable: y de hecho este parece ser el significado de
la palabra "doble™" cuando se usa tanto en un mal como en un buen
sentido; véase Apocalipsis 18:6 y es una alusion al primogénito entre
los judios, que iba a tener una doble porcion de los bienes de su padre,
Deuteronomio 21:17 y asi puede significar aqui, que los ministros del

127



Evangelio no deben tener un mantenimiento corto y escaso, Sino
grande y honorable.

Sobre todo los que trabajan en la palabra y en la doctrina, lo cual
consiste en una lectura constante de las Escrituras, la Palabra de Dios,
y en escudrifiarlas diligentemente, y compararlas entre si, para
descubrir la mente y la voluntad de Dios en ellas; en una meditacion
diaria sobre ellas, y en el estudio de ellas; y en la lucha frecuente y
ferviente con Dios, 0 en la oracion a él, para dar una comprension de
ellos; y en el esfuerzo por encontrar el sentido de los pasajes dificiles,
que son dificiles de entender; y en la provision de los diferentes casos
y circunstancias de los oyentes, para que todos puedan tener una parte;
y en la eleccion de palabras aptas y apropiadas para expresar la verdad
en, a las capacidades de todos: esto es trabajar en la palabra en privado;
ademas de lo que hay que trabajar en la doctrina, en puablico; en
predicar el Evangelio constantemente, audazmente, y fielmente; en
sostenerlo con firmeza contra toda oposicion, y en defenderlo con
argumentos, tanto de palabra como de escrito.

Como podemos ver en estos comentarios tan respetados de diversas
tradiciones, la comprension de un Anciano-gobernante o Anciano-laico no
es preferible si es que no imposible en la lectura del texto.

Entendemos pues como la mayoria de estos antiguos comentaristas que la
distincidn no esta en su cargo sino en el “mayor esfuerzo” del Anciano en
las labores eclesiasticas. Hacemos esta distincion “Ancianos a medio
tiempo” y “Ancianos a tiempo completo”; no es bochornoso 0 engorroso el
gue un Anciano tenga un trabajo y a la ves cuide del rebafno del Sefior
recordemos que el mismo apoéstol Pablo pudiendo recibir ofrendas y a aparte
de recibirlas trabajaba haciendo tiendas (Hechos 20:34-36) y que el
mandamiento es “no enredarse” en los trabajos seculares no el no hacer otra
cosa (si el anciano trabajara debe cuidarse de que no sea un trabajo que le
tome mucho tiempo o sobre esfuerzo, si ve que este trabajo lo enreda deberia
dejarlo, 2 Timoteo 2:4). Asi todos los que son ancianos en la iglesia deben
recibir ofrendas pero mayormente los que se dedican Unicamente (por el
llamado de la iglesia) a las labores en la iglesia*é.

Vemos entonces que Pablo habla aqui de los dos deberes (ensefianza y
gobierno, entiendase como guia) que son los del anciano que ensefia. En
otras palabras, en el versiculo en discusion, Pablo sostiene que el anciano
gue ensefa es para ensefar y gobernar en la iglesia de Cristo.

La "naturaleza de la autoridad eclesiastica” conferida a los "gobernantes de
la iglesia” no es "autocratica, despdtica o absoluta”. Mas bien, es

18 https://www.facebook.com/notes/cimiento-y-est%C3%Alndar/la-paridad-en-el-ancianato-y-la-
necesidad-de-equilibrio/198326404407016/
128



"ministerial™ y se limita a asuntos espirituales relacionados con la autoridad
de Cristo. Y como en todas las cosas, el estandar de gobierno en la iglesia
es la Sagrada Escritura solamente y totalmente. Basicamente, hay tres areas
de responsabilidad involucradas en el gobierno: 1) Guiar (presidir) a la
iglesia en la admision y exclusion de los miembros; 2) Dirigir a la iglesia
para la gloria de Dios en su vida devocional y practica, para su propia
edificacion y la edificacion de otros asi como para el evangelismo; y 3)
Administrar  principalmente  (aunque no Unicamente pero  si
preferentemente) las reuniones de la iglesia y los sacramentos. Dicha
responsabilidad requiere tanto de Pastoreo como ensefianza y de gobierno.
Es esta una de las razones de por que es tan importante la pluralidad de
pastores, algunos destacaran mas en un area que en otra y podran llevar esta
carga de manera mas descansada y eficaz.

10
El Oficio del diacono

Este oficio, tiene sus raices en el Antiguo Testamento, con la necesidad de
cuidar a los pobres, viudas y huérfanos de entre la iglesia (véase
Deuteronomio 15:11). Esta confirmado en el ministerio de Cristo y su
preocupacion por los pobres especialmente los de la familia de la fe y con
mayor ahinco los de la familia de la fe de manera local (Gélatas 6:10, 1
Timoteo 5:8). La oficina diaconal se instituyo por primera vez en la era
apostélica en Hechos 6: 1-6, y (principalmente) implica el cuidado de las
necesidades fisicas de una iglesia local (1 Corintios 16: 1-2). En pocas
palabras, es un ministerio de servicio. Es una oficina distinta de la del
anciano aunque como la del anciano esta también dirigida a varones, en
donde se ejerce especial cuidado en la distribucion a las necesidades de los
abatidos. El diacono debe involucrarse con el aspecto de salud y bienestar
del ministerio material de la iglesia. Las calificaciones para el oficio del
diacono son dadas por el apéstol Pablo en 1 Timoteo 3: 8-10, 12-13.
Recordemos también que Pablo pidié que sean hombres llenos del E.S.

Respecto a 1 Timoteo 3: 11 consideramos que esta hablando de las esposas
de los diaconos y no a diaconisas ordenadas, esto estaria mas de acuerdo con
la estructura del pasaje en el que se encuentra el verso y con la doctrina a lo
largo de las escrituras, la razon de la importancia de las esposas para con los
diaconos es que al ser estos servidores de la ayuda social para con los
miembros seria necesaria la asistencia laboral de sus esposas al tratar con
viudas o damas en necesidad asi mismo que al ser responsable de la riqueza
economica de la Iglesia pudiera ser problematico el tener esposas no aptas
para enfrentarse al riesgo economico o el de ver la acumulacion. Para ver
maés de este tema puede consultar el articulo “1 Timoteo 3: 11 "mujeres" o
"esposas” por Richard C. Barcellos y el libro escrito por Augustus

129



Nicodemus ‘““Pastoras, Ancianas Y Diaconisas”. Por ultimo considere este
testimonio de la historia: La primera referencia que existe en la historia de
la iglesia sobre ¢l trabajo de las mujeres (algo parecido a las “diaconisas”
actuales) es en el “Didascalia Apostolorum”: “La Mujer debe servir a las
Mujeres”. Esto queria decir que ellas podian instruir a otras hermanas (Tito
2:4) ayudaban en los entierros de las mujeres, cuidaban de las mujeres
pobres y enfermas. No hay ningun indicador de que fueran ordenadas para
ningun ejercicio de autoridad eclesiastica. (Tomado de Pastoras, ancianas y
diaconisas - una perspectiva biblica por Augustus Nicodemus)

11
Disciplina de la Iglesia

La disciplina de la iglesia, junto con la predicacion fiel de la Palabra de Dios
y la administracion fiel de los sacramentos, normalmente se considera una
de las "marcas" de una verdadera iglesia de Jesucristo.

La disciplina de la iglesia es una marca controvertida, que algunas iglesias
(por ejemplo, la Iglesia Catolica Romana) han abusado de ella. Sin embargo,
nada es mas claramente instituido por Cristo que esta marca. La base biblica
para la disciplina de la iglesia se encuentra en varios lugares en el Nuevo
Testamento: Mateo 18: 15-20; 1 Corintios 5: 1-5, 13; 14:33 40; 1 Timoteo 1:
19-20; y Apocalipsis 2: 14-16. Un ejercicio fiel y amoroso del gobierno de
la iglesia es necesario para mantener la pureza de la doctrina y la vida de la
iglesia.

La iglesia, y en especial sus ancianos elegidos, es responsable de supervisar
a sus miembros. La autoridad otorgada a la iglesia por Cristo incluye el
poder de aplicar la disciplina de la iglesia, admitir y excluir del
compaferismo de la iglesia, y gobernar la conducta de los miembros
mientras contindan siendo miembros. La disciplina involucrada no es una
disciplina fisica, ni ninguna de sus aplicaciones es corpérea. Es una
disciplina espiritual, y como tal es estrictamente ministerial y declarativa.

Cuando los pecadores no arrepentidos existen dentro de una congregacion,
la disciplina de la iglesia se vuelve necesaria. Cristo dio instrucciones para
la disciplina de la iglesia en Mateo 18: 15-20. Ahi leemos un procedimiento
de tres partes en el proceso disciplinario. El primero y el segundo de estos
deben ser llevados a cabo por los mismos miembros de la iglesia; el tercero
debe ser manejado por la asamblea de miembros de la Iglesia que es
guiada/presidida/gobernada por los ancianos de la iglesia.

Primero, el pecador debe ser abordado solo por la parte ofendida. Si esto no
conduce al arrepentimiento por parte de la parte infractora, entonces el
segundo paso es involucrar a testigos. Si las acciones disciplinarias de los
miembros de la iglesia fracasan, y todavia no hay arrepentimiento, entonces

130



finalmente el asunto se manejara a nivel de toda la iglesia. En esta tercera
fase, la iglesia esta guiada directamente por los ancianos para el gjercicio de
sus llaves. En todos los casos de quejas privadas, se deben seguir estos
pasos. Sin embargo, en el caso de pecados publicos donde no hay una sola
parte agraviada, sino el honor de la totalidad de la iglesia de Cristo esta
involucrado, puede ser necesario que los ancianos de la iglesia sean los que
presenten la queja.

Siempre que el arrepentimiento se manifieste en el proceso y el pecado no
amerite una observacion peculiar durante un tiempo por causa de ser un
pecado escandaloso o de alguna indole que la asamblea considere similar,
el pecador debe ser perdonado y restaurado al comparierismo dentro de la
iglesia. Si no se manifiesta el arrepentimiento, entonces, los oficiales de la
iglesia en comun acuerdo con la congregacion deben proceder al uso de sus
Ilaves por amonestacion en suspension del sacramento de la Cena del Sefior
por un tiempo (lo que dure su restauracion, la disciplina es la actividad
restauradora de la Iglesia) y por excomunion de la iglesia segun la
necesidad, de acuerdo con la naturaleza del crimen [es decir, el pecado], y
el demerito de la persona. La Biblia ensefia que la disciplina de la iglesia
tiene tres propositos: la gloria de Dios (1 Corintios 10:31), la pureza del
iglesia (1 Corintios 5: 4-8), y la restauracion del pecador (2 Corintios 2, 7).

12
Companerismo entre las iglesias

La vision de la iglesia no es una democracia; tampoco es una jerarquia; debe
ser gobernado por una junta de ancianos pero la iglesia es la que ejerce las
Ilaves. Este cuerpo de oficiales de la iglesia local constituye un tribunal local
de la iglesia. Cada congregacion local es autbnoma en el sentido de que es
una iglesia completa de Cristo y esta completamente equipada con todo lo
que se requiere para su gobierno. Ningun gobierno deberia ser impuesto
desde afuera. Pero las Escrituras ensefian que también existe una forma de
conexion entre las iglesias. En este sentido, también existe un sistema
judicial mas amplio. Estos tribunales mas amplios funcionan como
asambleas ad hoc donde los ancianos de varias iglesias se retnen tan a
menudo como juzguen conveniente para el bien de las iglesias.

En tales asambleas, hay una forma de unidad entre las iglesias de Cristo. Su
unién esté en Cristo... y en la doctrina entre ellos. Estas iglesias creen en la
misma doctrina de la verdad. Todos creen que el Sefior Cristo ha tenido en
todas las edades una iglesia en la tierra que no puede ser confinada a lugares
particulares. Todos entienden la importancia de la oracion basada en la
Biblia. Todos ellos administran los mismos sacramentos del bautismo y de
la Cena del Sefior. Y todos profesan que estan sujetos a la autoridad de
Cristo en todas las cosas, todos ellos preferentemente estan unidos en

131



confesionalidad. Y el vinculo de esta union es principalmente y
sobreabundantemente el amor.

La autoridad de los sinodos o consejos proviene de Cristo y sus apoéstoles.
El Dr. Owen sefiala en particular al consejo de Jerusalén de Hechos 15,
donde se ensefia claramente la apelacion a la asamblea de ancianos y el
poder de un tribunal eclesial mas amplio para tomar decisiones que pueden
afectar a toda la iglesia o un gran grupo de ella. Bernabé y Pablo tuvieron
una disputa acerca de la relacion entre la circuncision y la justificacion (un
asunto doctrinal) con ciertos maestros falsos de Judea. La disputa se origino
en Antioquia, pero no se resolvio alli. El asunto fue remitido a un tribunal
eclesiastico mas amplio (es decir, un sinodo) compuesto por apostoles y
ancianos en Jerusalén. Actuando conjuntamente, estos representantes de la
iglesia tomaron una decision sobre el tema, una decision a la cual la iglesia
en Antioquia y las iglesias de Siria y Cilicia rindieron sumision (véase Hch.
16: 4).

¢Qué deberian considerar los sinodos cuando se convocan y se reunen?
Entre otras cosas, deberian considerar asuntos de fe, asuntos de paz, orden
y unidad, asuntos de uso inapropiado de la disciplina de la iglesia y asuntos
de adoracion. Y el objetivo general de tales sinodos entre las iglesias es
promover la edificacion de todo el cuerpo o iglesia universal.

Finalmente, ¢qué ensefia la Biblia sobre "el poder y la autoridad de los
sinodos™? Los sinodos de la iglesia tienen un triple poder: 1) Pueden declarar
la mente de Dios en las Escrituras mediante la ensefianza autorizada para las
iglesias representadas; 2) Pueden nombrar cosas para practicar de comin
acuerdo; y 3) Pueden actuar contra las personas o las iglesias. Las decisiones
tomadas en dichos sinodos pueden afectar a aquellas iglesias que envian
representantes y participan en las discusiones pero también pueden
relacionarse con alguien siendo censurado o excomulgado, o con una iglesia
que actu6 de manera desordenada hacia los demas, no que tengan poder para
excomulgar o censurar sino que se da aviso a la comunidad de iglesias que
el tal no sea recibido o del como debe ser tratado.

Pueden los sinodos y consejos ministeriales determinar controversias de fe
y casos de conciencia; establecer reglas e indicaciones para una mejor
ordenacidn de la adoracion publica de Dios y el gobierno de su iglesia; para
recibir quejas en casos de mala administracion (ElI miembro que desee
presentar una queja a un pastor o grupo de pastores de otras congregaciones
puede hacerlo solo bajo el permiso de la asamblea), y con autoridad para
participar y aconsejar sobre el mismo.

La decision de tales tribunales debe seguirse solamente cuando es biblica,
segun Hechos 15 y deben recibirse con reverencia y sumision. Ademas,
leemos que estas decisiones no deben convertirse en la regla de fe y préctica,

132



sino que son para ser utilizadas como una ayuda para ambos. Como todas
las cortes, de vez en cuando, pueden y se equivocan en sus decisiones,
ningun hombre o grupo de hombres puede vincular la conciencia de una
iglesia local o miembro de la iglesia. La Palabra de Dios es la Unica regla
segura de fe y practica; solo se debe seguir con fe explicita. Por lo tanto,
ninguna decision judicial debe ceder sin consideracion seria (basada en la
Biblia). El principio de Berea de Hechos 17:11 debe ser siempre seguido.

«Nos parece que la Escritura es muy explicita en cuanto a como
deberia estar ordenada esta iglesia. Creemos que cada miembro de la
iglesia debe tener iguales derechos y privilegios, y que no hay poder
en los oficiales de la iglesia [ancianos y diaconos] para ejecutar cosa
alguna a menos que tengan plena autorizacion de los miembros de la
iglesia. Creemos, sin embargo, que la iglesia debe escoger su pastor,
y habiendo hecho esto, deben amarlo y respetarlo por causa de su
trabajo. Los diaconos deben estar asociados con €l para supervisar
los asuntos financieros, y los ancianos de la iglesia para asistir en
todos los trabajos del pastorado en el temor de Dios, siendo
supervisores [obispos] del rebafio. Creemos que una iglesia asi esta
ordenada escrituralmente, y si permanecemos en la fe, arraigados,
fundamentados y establecidos, tal iglesia puede esperar la bendicion
del cielo, y asi se transformara en columna y baluarte de la verdad».
C.H. Spurgeon (Pulpito del Tabernaculo Metropolitano, vol. 7, 1862).

133



RESUMEN

Ancianos o Pastores

Usted - Congregacion
Rinden cuentas

Usted: (1) Obedece a sus pastores cuando es convencido por la palabra para
ello (Heb. 13:17) y solo hasta donde la palabra lo requiera, no méas, no menos
(Hch. 5:29-31). (2) Usted rinde cuentas a la congregacion y cada uno de
ellos a usted “confesdndose sus pecados mutuamente” (Stg 5:16) vy
preocupandose por cada uno (Col. 3.16).
*El evangelismo es primordialmente personal y de la vida diaria y es
parte de sus responsabilidades como cristiano.

La Congregacion: (1) Reconoce al hombre llamado por Dios para el
ancianato y a los que tienen cualidades para diaconos de entre toda la propia
congregacion, asi mismo reconoce si es propicio el retiro de aquellos porque
ha reconocido que no se estd desempefiando como deben (Hch. 6:3; 1 Tim.
3:2 > ¢Quién le daria razon de todo esto a Timoteo? La Iglesia). (2)Lo
puede llamar a usted como miembro a dar cuentas por pecados impenitentes,
excomulgarlo (Mt. 18:17) y restaurarlo (2 Cor. 2:5-11).

Los Ancianos: (1) Supervisan a cada miembro en particular respecto a su
crecimiento en el Sefior (Lc. 15. 4; Hch. 15:41) y (2) asi mismo de manera
congregacional equipandolos también para sus labores como cristianos para
con la congregacion, para con su vida en el mundo y guiandolos en el
ejercicio de las llaves del reino (Efe. 4:12; Jn. 21:15-17)

134



“COMO OBSERVAR EL DIA DEL
SENOR"

John Owen
Un resumen de estudio y parafrasis por D. Scott Meadows

John Owen (1616-1683) fue uno de los tedlogos mas grandes de la época
puritana, y tal vez incluso desde los apdstoles. El defendid la doctrina y la
practica del Dia del Sefior que se encuentran en la Declaracion de Fe y
Constitucion de Saboya , 1658 (Congregacionalista), gue él ayudo a escribir.

Muchos desafios al consenso de los cristianos reformados acerca del Dia del
Sefior molestaron a las iglesias, y aun lo hacen. Owen y otros respondieron
con tratados masivos, academicos y exegeéticos, que han resistido la prueba
del tiempo.

Una de las calumnias mas populares contra la observancia del Dia del Sefior
es que es necesariamente legalista y gravoso. El encantador consejo de
Owen sobre este tema expone esa arenga. Muchas personas que estan menos
familiarizadas con las escrituras de Owen y otros puritanos pueden
sorprenderse de cuan cuidadosamente advierten contra el legalismo, y
abogan por una profunda espiritualidad en toda la vida cristiana, incluido el
Dia del Sefior.

Si mi estudio de resumen y la parafrasis de los consejos de Owen lo llevan
ante los cristianos de hoy para una nueva consideracion y apreciacion que
conduzca a la recuperacion de la sana doctrina y la practica, me sentiré
satisfecho. Animo sinceramente a todos a leer a Owen por si mismos, en sus
propias palabras. Su estilo de escritura puede ser un desafio, pero con la
bendicidn del Sefior y el esfuerzo sostenido para captar el significado de
Owen, la mayoria deberia poder obtener beneficios inmensos.

Dado que muchos han escrito sobre los muchos detalles de estos deberes,
simplemente los ensayaré brevemente. [Fuente: The Works of John Owen,
vol. 18, Ejercicio 6, "La practica observancia del dia del Sefior" (# 11-20).]

I. Preparacion del sabado por la noche

A) Su necesidad: Estrictamente hablando, el sdbado por la noche no es parte
del Dia del Sefior, pero hay buenas razones para usarlo en nuestra
preparacion para el dia domingo.

1. Porque Dios es grande y santo. Estamos a punto de tener tratos
especiales con Dios el domingo. La reverencia requiere una

135



preparacion especial para esto (Eccl 5.1; Lev 10.3; Sal. 100:4). Dios
no ama nuestra precipitacion en su presencia sin la actitud correcta
(Heb 12.28-29; Heb 5:7). No es suficiente mostrar reverencia con
nuestros cuerpos; debemos obtener un estado de animo reverente.

2. Porque estamos distraidos y enredados por otras cosas. Incluso
aquellos que viven para el Sefior durante toda la semana suelen
trabajar en algin llamado no religioso que ocupa en gran medida sus
mentes. Los dias de trabajo pueden desensibilizarnos de las cosas de
Dios. Aunque debemos consagrar cada momento y actividad a Dios,
muchas de esas actividades no son tan propicias para poner la mente
en lo celestial. Debemos orar siempre, pero hay un beneficio en la
oracion preparatoria especial para el Dia del Sefior. Debemos
deshacernos de nuestros pensamientos sobre negocios seculares y
terrenales tanto como podamos cada sabado por la noche. Si no somos
muy cuidadosos al respecto, no estaremos preparados para rendir culto
como como debemos. La fidelidad del sdbado promueve la bendicion
el domingo.

B) Detalles especificos. Ofrezco tres cualificaciones antes de mis tres
direcciones particulares.

1. Cualificaciones

e Estas son direcciones utiles, no reglas estrictas. Si encuentra
mejores formas de prepararse el sdbado por la noche para observar
el Dia del Sefor procure tomarlas.

e No estoy diciendo que estos estén ordenados para la noche del
sabado en particular, sino solo que se les ordena en general, y
tienen una aplicacion muy util el sdbado por la noche (CFBL 1689
Cap. 1:6).

e Si realmente no podemos hacer estas cosas en un sabado por la
noche en particular, no deberiamos pensar que hemos pecado, sino
solo que hemos perdido una buena oportunidad y que debemos
prepararnos procurando el hacerlo el siguiente sabado en la noche.

2. Direccion

e Meditacion. Medita en la majestad, la santidad y la grandeza de
Dios. Recuérdelo como el autor de nuestro descanso sabatico.
Recuerde su obra que es la causa y fuerza de nuestra celebracién
dominical y de sus ordenanzas, especialmente piense en la
redencién a través de nuestro Sefior Jesucristo. Medita en la
importancia, las razones y los propositos del Dia del Sefior.
Reflexiona sobre sus santos privilegios, ventajas y deberes. Una
comprension profunda de estas cosas nos ayuda a hacer mas de ellas
que el que simplemente sabe que el domingo es un tiempo sagrado.

136



La meditacién deliberada sobre Dios y su amor de esta manera nos

liberan para adorar de la mejor manera y sin distracciones.

e Suplica. Ore especificamente sobre los deberes del dia del Sefior.
La oracidn es preparacion para cada deber. La oracién es la
principal forma en que expresamos nuestra dependencia de Dios en
Cristo. La oracion es necesaria para llevar nuestros corazones a un
sentido de nuestra propia pobreza espiritual y nuestra necesidad
desesperada de la gracia de Dios. Una temporada de oracién antes
del Dia del Sefior es un medio indispensable para la mayor
bendicion. Debemos agradecer a Dios y celebrar su bondad al
darnos este regalo. Ademas de las acciones de gracias, ofrece
peticiones por dos cosas principales.

I. Por gracia para temerle y deleitarse en su adoracion, para
poder venir a El con humildad, amor, alegriay paz, y remediar
nuestros defectos de diligencia insuficiente, inconstancia e
indisciplina mental.

I1. Para eliminar los males que nos confrontan en la adoracion,
como las tentaciones de Satanas, las distracciones mentales y
las ofensas contra personas y cosas, que ofenden la verdadera
adoracion (Rom 8.26-27; Jud. 1:11).

e Instruccion. El deber de ensefiar a los hogares como tales, el como
adorar al Dios verdadero recae especialmente en sus cabezas, como
vemos en el encomio de Dios a Abraham (Gen 18.19). Los jefes de
familia deben instruir ocasionalmente a sus familias sobre como
guardar el Dia del Sefior (usar el cap. 22 de la CFBL 1689).
Descuidar esto ha llevado primero a la mera formalidad y luego a
descuidar por completo el Dia del Sefior (Leer el prélogo original
de la CBL 1689).

I1. Observancia del domingo
Tres clases de obras, y sélo tres, pueden participar en el "Sabbath Santo".

v’ Las obras de piedad, que son la adoracion de Dios en publico y en
privado, utilizando con agradecimiento y deleite todos los medios de
gracia que EI ha proporcionado. (1 Corintios 14:26; 16:2, Apoc. 1:10,
Hechos 2:42, Col. 3:16)

v’ Las obras de misericordia, que son aquellas que la compasion nos
obliga a realizar hacia otras criaturas - como el ministerio a los
enfermos y el evangelismo.(Luc. 14:5)

v’ Las obras de necesidad, que son aquellas que no podrian hacerse el
dia anterior y que no pueden ser aplazadas hasta el siguiente - como
por ejemplo, comer, bafarse o atender el ganado. (Mr. 2:23-28)

137



Debemos preferir las obras de piedad por sobre las de misericordia y la de
misericordia por sobre las de necesidad en el dia del Sefior.

A) Las obras de piedad en publico. La observancia publica es primaria.
Las observancias privadas son secundarias, ya sea por un individuo o una
familia.

1. Deberes publicos. Debemos atender y realizar todas las partes de la
adoracion solemne ordenadas por Dios para las asambleas sagradas,
obedeciendo precisamente su voluntad revelada en la Escritura. Un fin
de este dia es dar gloria a Dios. Esta es la razon por la cual El nos ha
dado ordenanzas y deberes especificos. Sin estos, podriamos habernos
vuelto creativos en la adoracion, pero eso lo ofenderia. Por lo tanto, El
ha declarado completamente lo que debemos hacer para la adoracion
en el Dia del Sefior, y como hacerlo, para que sea aceptable para El y
lo glorifigue. No es mi propaosito deletrear todas las partes biblicas de
la adoracion de la iglesia (ver el cap. 22 de la CFBL 1689), pero
ofreceré algunos consejos generales.

e Prefiere la adoracion solemne y publica a la adoracién privada.
Por lo general, estos no necesitan interferir entre si, pero si alguna
vez lo hacen, debemos elegir la adoracion publica, porque es una de
las principales razones por las que Dios ha apartado el Dia del Sefior
como propio. Estan en el error quienes descuidan el culto publico
innecesariamente, incluso aunque sea por favorecer la asistencia al
culto individual o familiar, ya que estan estableciendo sus propias
elecciones y deseos en contra de la sabiduria y autoridad de Dios.

e Prefiera las iglesias donde pueda cumplir mejor los propdsitos
biblicos del Dia del Sefior, siempre y cuando no viole otros aspectos
del orden divinamente designado. Es legitimo buscar las mejores
ayudas para nuestra fe y obediencia. Deberiamos usar los medios
mas adecuados para nuestro crecimiento en luz espiritual,
conocimiento y gracia.

e Adore con reverencia, seriedad, orden, diligencia y atencion. Estos
rasgos internos de la verdadera adoracion son muy importantes,
aungue no podemos desviarnos para explicarlos y defenderlos aqui.

2. Ayuda para los deberes publicos. Al dedicar todo un dia a la
adoracion de Dios, debemos tener cuidado con los problemas comunes
que podrian minar su utilidad espiritual.

e Tenga cuidado de no hacer que la adoracion publica dure tanto que
incluso los piadosos se cansen y se aburran de ella. Se deben tener
en cuenta dos cosas: 1) La capacidad limitada de algunos, ya sea
por debilidad fisica, falta de entrenamiento o incluso por un grado
de falta de voluntad. Un pastor sabio preferiria permitir que las
ovejas mas fuertes se queden cortos de su edificacion maxima que

138



obligar a las ovejas mas débiles a mantener el ritmo con ellas,
arruinando asi a los débiles. Sin descuidar el ejercitamiento para
que las mas débiles se fortalezcan. Seria mejor si tuviéramos
muchas personas que digan que los servicios de la iglesia son
demasiado cortos en vez de tener unos pocos adoradores sinceros
que realmente estan desanimados por estar sobrecargados y por lo
tanto no obtener nada de las reuniones prolongadas. Séneca dijo de
un gran orador: "Teniamos miedo de que el terminara™. Los
predicadores deberian estudiar tal brevedad. 2) También tenga en
cuenta el borde espiritual de los afectos religiosos de las personas.
Deberiamos variar las actividades, o la tediosidad los aburrira y los
arruinara.

Use refrigerios fisicos para que podamos sentirnos fuertes y bien
en nuestra adoracion. Dios no requiere ayuno y pérdida de peso en
este dia. La ley del Antiguo Testamento en contra de cocinar
alimentos no es un requisito para nuestra observancia del Dia del
Sefior. Esto reintroduciria erroneamente el séptimo dia sabado judio
e impondria a los cristianos la ley y el espiritu del Antiguo Pacto.
Sin embargo, se deben recordar algunos principios basicos: 1) No
prepare ni ingiera alimentos cuando deba participar en la adoracion
publica. 2) Practica siempre el autocontrol para que ni siquiera
comiences a pecar [pensando en los alimentos], y para que no
pierdas la atencion por tener el vientre muy lleno. 3) Tenga cuidado
de comer y beber con seriedad y pureza moral. Siempre debemos
hacer esto, por lo que nadie deberia considerarlo gravoso en el Dia
del Sefior.

Trabaja muy duro para que este dia sea espiritualmente
beneficioso. Este tipo de esfuerzo no solo es legal en el Dia del
Sefor, sino que se requiere como parte de su observancia. Las
siestas no son una parte religiosa del Dia del Sefior, excepto si es
que nos ayudan a cumplir con sus deberes. Incluso se permiten
viajes largos si es necesario para asistir a una buena iglesia o
cumplir con otras obligaciones del Dia del Sefior. Todos los dolores
y trabajos en el Dia del Sefior son legales si nos ayudan a
mantenerlo como deberiamos. Un hombre puede agradar a Dios
viajando mucho en este dia, mientras que otro puede estar pecando.
Haz obras de caridad y necesidad de ser posible y necesario. Visita
a los enfermos, alivia a los pobres. Ayuda al angustiado. Rescata
personas que perecen o incluso animales. Alimente a su ganado
Todos sabemos que estas cosas son legitimas en el Dia del Sefior, y
muchos han escrito para defenderlas.

Tenga cuidado con los deportes y las recreaciones. El ver con
buenos ojos esto en el dia domingo se encuentra en la antigua

139



legislacion de emperadores y naciones. Podemos resumir los
mejores sentimientos recordandonos que se supone que el Dia del
Sefior estd lleno de alegria en El para que pueda ser alabado y
glorificado.

B) Las obras de piedad en privado. Tenga en cuenta estos tres principios
simples: 1) EIl tiempo para el desempefio de los deberes religiosos
individuales y familiares es bien antes y/o después de las reuniones de la
iglesia. 2) La observancia privada del Dia del Sefior incluye oracion, lectura
de la Biblia, meditacion y seguimiento del estudio [de lo que se ensefio en
la iglesia, el catecismo, confesion o algun otro material sano] después de la
iglesia. 3) Tener en cuenta la conciencia, la capacidad y la oportunidad de
cada uno.

Voces de nuestro pasado:

“Reconozco que antes de conocer al Serior, a nuestras mentes jovenes les
parecia aburrido leer la Biblia, escuchar sermones y guardar los dias de
reposo santo. Pero ahora que hemos venido a Cristo y él nos ha salvado,
ahora que somos suyos, el primer dia de la semana... jse ha convertido en
una fiesta! Esperamos con ansiosa alegria que llegue un domingo tras
otro”. —Charles H. Spurgeon

“Cada Dia del Serior debiera ser un domingo de accion de gracias porque
Jesus se levanto de entre los muertos el primer dia de la semana. jDemos
gracias cada vez que festejamos su resurreccion!” —Charles H. Spurgeon

“Quiero contarles lo que escuché decir a un hombre sobre la doctrina de
la observancia del Dia del Sefior. jDijo que habia llegado a la conclusién
de que el Dia del Sefior, igual como el mismo Sefior, corria el peligro de
morir entre dos malhechores, siendo estos el sabado por la noche y el
lunes por la mafiana! Dijo que la noche del sdbado se alargaba cada vez
mas hasta entremezclarse con el domingo y, después, la gente empezaba
su lunes muy temprano el domingo por la noche. El domingo pasa a ser
apenas unas pocas horas durante la mafana, despues de las cuales
pensamos. “Bueno, eso ya fue suficiente, ya hemos asistido una vez a la
iglesia”. Es asi como el Dia del Serior se ha perdido entre dos
malhechores”. —David Martyn Lloyd-Jones

Muy pocos son los pasos que separan a “ningun dia de reposo” y “ningun
Dios”. —J. C. Ryle

"Un Sabbath bien gastado, trae una semana de contenido y fuerza para
los trabajos del mafiana; sin embargo, lo que se puede ganar en un dia de
reposo profanado, es un precursor de la tristeza.” — Arthur Pink

“Aun mas, hagan cuenta que no es solamente para ir a escuchar el sermon

que el dia de reposo es instituido, pero para que podamos entregar todo el
140



resto del tiempo a la alabanza a Dios...deberiamos observar el domingo o
sea el dia de reposo como si estuviéramos en un torre para que podamos
subirnos mas alto sobre ello para contemplar las obras de Dios...Asi que
cuando la gente profanan en este manera el santo orden del dia de reposo
cual Dios ha instituido para guiarnos a EI mismo ¢por qué deberiamos ser
asombrados si el resto de la semana no llegar de ser de provecho?” —
Juan Calvino

A aquellos que encuentro culpables de profanar el dia del Sefior, a estos
en el nombre de Dios, dirijo este papel, quienes descuidan el trabajo
designado de este dia, y quienes violan el descanso prescrito de este dia.
En primer lugar, es una profanacion del dia del Sefior y una violacion de
la ley, el descuidar y omitir el deber apropiado y santo negocio de este
dia, que es el servicio inmediato y la adoracién de nuestro Dios. Si no
hacemos lo que durante este dia se deberia hacer, somos transgresores; ya
que las omisiones son pecados y deben entrar en el juicio. Aln no sélo son
culpables de la violacion del dia de reposo, quienes gastan esa parte del
dia que llamamos “el tiempo de la iglesia”, en empleos mundanos y
recreaciones; sino también quienes no consideran el tiempo antes, entre, y
después, de la adoracion publica o “tiempo de la iglesia”, y por tanto
pasan por alto el alcance completo de tiempo que deberian tomar sobre
este dia para su adoracion secreta y familiar, por lo tanto quedan
indispuestos hacia los deberes santos u obstruyen el beneficiarse de los
mismos, estos realmente hacen violacion del dia de reposo. Aquellos que
van a sus tiendas y ejercen sus comercios abiertamente o en secreto
durante el dia del Sefior, asi muestran que hacen caso del mundo mas que
a Dios, y que son mas solicitos de la carne que perece, que para lo que
dura a la vida eterna; y aquellos que van a la taberna o siguen sus
deportes, y se divierten a si u a otros con caminos 0ciosos y en
conversaciones iguales, muestran que hacen caso a la carne mas que a
Dios. — Matthew Henry

;Solo a Dios sea la gloria! Q

141



Los Tres Pactos de Dios:

PACTO DE OBRAS, PACTO DE
GRACIA Y PACTO DE LA REDENCION

(Hecho a base de articulos de Pascal Denault y Daniel Valladares)
EL PACTO DE OBRAS
¢ Que es el Pacto de Obras y por qué es importante?

Para comprender bien la Caida del hombre, es necesario explicar el cuadro
teoldgico en el que sucedid, o sea, el Pacto de las Obras. Esta alianza, aun
no siendo denominada, es claramente subentendida en el primer parrafo del
capitulo 6 y en otros lugares (19:6; 20:1;...) de la Confesion de Fe [1689]:

(Parrafo 1). 1. A pesar de que Dios cre6 al hombre recto y perfecto,
y le dio una ley justa, que hubiera sido para vida si la hubiera guardado,
y amenazando con muerte su transgresion, el hombre no permanecio
mucho tiempo en este honor.

Es asi que los tedlogos Reformados tradicionalmente entendieron el Pacto
de Obras hecho con el hombre en el Edén. Adan fue creado con un fin, ese
fin era permanecer eternamente en una vida de comunion con Dios sin
posibilidad de perderla. Adan estaba ya en una vida de comunion santa y
feliz con Dios, mas era mutable y el no deberia permanecer para siempre en
este estado (2CBL 4:2-3)

El arbol del conocimiento del bien y del mal representaba la condicion a ser
guardada y El arbol de la vida en el Jardin del Edén representaba la
recompensa prometida al hombre (el abandono de su mutabilidad/la
confirmacion de su estado/el que Dios lo preservara/el disfrute pleno)
(Génesis 2: 9, 17 cf. Apocalipsis 2:7). Aungque Adan no tenia pecado y tenia
una vida de comunion santa y feliz con Dios este era mutable, no tenia “la
vida eterna” prometida bajo este pacto. Esta “vida eterna” consistia en estar
confirmado en la vida en comunion con Dios. Adan estaba en comunidn con
Dios, pero él podia caer de ese estado. La “vida eterna” es una vida inmortal,
sin posibilidades de corrupcion (cf. 1 Corintios 15:53). Adan, claramente,
no habia llegado al estado de inmortalidad y de incorruptibilidad, pues
vemos que se pudo corromper y morir.

,Como deberia alcanzar la “vida eterna”? (Mateo 19: 16-17).

Dios le dio "una ley justa, que seria para la vida si la hubiera guardado”. La
ley no esta basada en la gracia por la fe (Romanos 4: 4, Galatas 3:12), sino
sobre el principio de las obras de obediencia (Romanos 10: 5): Moisés

142



describe "la justicia que es por la ley, diciendo: El hombre Que haga estas
cosas vivira por ellas”. La Escritura llama a ese principio la ley de las obras
(Romanos 3:27) y constituye el fundamento de la alianza entre Dios y Adan:
el Pacto de Obras.

Nosotros llamamos a ese periodo de inocencia, del cual deberia haber
pasado a la vida eterna, "periodo de prueba". La idea es que el hombre no
deberia vivir para siempre con la posibilidad de caer de su perfeccion
original. Por la obediencia, él debia sellar el mundo en la justicia y ser €l
mismo confirmado en esta “vida eterna”.

¢ Como podemos afirmar todas estas cosas sobre Adan y sobre el Pacto
de Obras?

En comparacion con el segundo Adan de quien él mismo era una figura
(Romanos 5:14, 1 Corintios 15:45). El ultimo Adan, Jesucristo, tenia una
mision que debia realizar "una vez por todas" (Hebreos 9: 1...), Y tenia que
probar que podia vencer al pecado y guardar los mandatos, esta prueba que
termino al final de su mision (Juan 19:30). Adéan tenia, por lo tanto, una
mision a cumplir y un tiempo de prueba para obedecer los mandatos: él
tendria “vida eterna” como la recompensa por mantener su “honor”.

El Pacto de Obras, aunque prueba la bondad y la generosidad de Dios (cf.
1689 7.1), es una alianza completamente condicional. Ella traeria
recompensas en caso de obediencia, pero también maldiciones en caso de
desobediencia. De esta manera, la vida y la muerte se colocaron delante del
hombre (Gn. 2:17, Dt. 30:15). Aqui esta el final del parrafo 1 del Cap. 6,
que dice cémo sucedio la desobediencia del hombre:

(P. 1). Usando Satanas la sutileza de la serpiente para subyugar a Eva
y entonces a través de ella seduciendo a Adan, quien sin ninguna
coaccion, deliberadamente transgredid la ley bajo la cual habian sido
creados y también el mandato que les habia sido dado, al comer del
fruto prohibido,2 lo cual agradé a Dios, conforme a su sabio y santo
consejo, permitir, habiéndose propuesto disponerlo para su propia
gloria 3.

La caida del hombre ocurri6 bajo la influencia de Satanas. El es astuto y
busca todos los medios posibles para engafiar (2 Corintios 11: 3,14). El tenia
un interés particular en seducir a aquel bajo cuyos pies el Creador habia
puesto todas las obras (Salmo 8: 6), pues, él usurparia el poder sobre el
mundo creado por Dios (Lucas 4: 6; Efesios 2: 2; Hebreos 2: 5-16). Para
llegar al hombre, Satanas engaiié a la mujer (1 Timoteo 2:14) y rompi0 asi
la armonia entre ellos y Dios (Génesis 3:12).

143



El hombre no debe, sin embargo, ser visto como una simple victima de la
seduccién de Satanas. Primero, Adan, "sin ninguna compulsion,
deliberadamente transgredid el orden dado a ellos, de no comer el fruto
prohibido™; Segundo, la Escritura y la Confesion afirma la entera
responsabilidad moral del hombre frente al pecado. Tal rebelion del hombre
contra Dios no es pequefia, sobre todo cuando consideramos quién es Dios
(véase el capitulo 2 de la Confesion) y la distancia entre El y el ser hecho
del polvo que quiso ser Dios (Génesis 3: 5).

¢Por qué el Senor no intervino para impedir al hombre transgredir la
alianza hecha entre él y Dios?

"De lo que Dios se ha servido para permitir este pecado es su consejo sabio
y santo, habiendo determinado ordenarlo para su propia gloria”, los
capitulos siguientes de la Confesion probaran esta afirmacion al presentar
las doctrinas de la salvacion y de la redencion.

El Pacto de Obras es muy importante por lo menos por dos razones. En
primer lugar, sin él, es imposible comprender biblicamente la Caida y sus
consecuencias para la humanidad. EIl Pacto de Obras proporciona el marco
legal que nos permite comprender lo que es el pecado y lo que implica para
toda la creacion. Toda interpretacion del mal moral que no esté
fundamentada en una comprension biblica del Pacto de Obras esta
equivocada. En segundo lugar, la doctrina del Pacto de Obras es
absolutamente esencial para la comprension de la redencién. Esta alianza
demuestra lo que debia ser hecho por Adan para alcanzar la “vida eterna’:
una perfecta obediencia a Dios sin la menor transgresion. Al Hombre aun le
es requerido el guardar esta alianza sélo que después de la caida, esa perfecta
obediencia no puede ganarnos el paraiso que perdié Adan ni puede evitar el
castigo de muerte; pues el pecado, habiendo entrado en el mundo, debia ser
castigado por Dios. Este es el motivo por el cual el segundo Adéan se volvid
"obediente hasta la muerte, y muerte de cruz" (Filipenses 2: 8) y este
segundo, postrer y superior Adan no solo pudo soportar el Castigo merecido
por todos nosotros sino que también, debido a su pacto que era superior (Hb.
8:6), su obediencia nos gand un estado superior al que Adan tenia y una
herencia superior a la que se convino con Adan.

¢ Como el hombre podria merecer la vida eterna ante Dios?

El propdsito de la Alianza de Dios era conducir al hombre a la “vida eterna”.
En el punto anterior presentamos el Pacto de Obras, explicando que fue dado
al hombre para "la vida si él la hubiera guardado™ (6.1). Adan debe, pues,
cumplir para obtener la “vida eterna”; es decir, sellar su comunion con Dios
en una justicia incorruptible y llegar a la “inmortalidad” (1 Corintios 15: 53-
54).

144



La Confesion dice en el Capitulo 7:

(P.1)Ladistancia entre Dios y la criatura es tan grande que aun cuando
las criaturas racionales le deben obediencia como su Creador, éstas
nunca podrian haber logrado la recompensa de la vida a no ser por
alguna condescendencia voluntaria por parte de Dios, que a €l le ha
placido expresar en forma de pacto.

¢ Qué quiere decir esta afirmacion?

Simplemente que Dios no le debe nada al hombre y que el hombre le debe
todo a Dios. Si tomamos en cuenta la alianza entre Dios y el hombre, ¢cuél
seria la naturaleza de la relacion entre los dos? EI hombre deberia obedecer
a Dios por ser una criatura y por Dios ser el Creador, sin embargo, la
obediencia del hombre no podria merecer nada. Esto quiere decir que el
hombre debe, naturalmente, obedecer a Dios, pero su obediencia no es
meritoria por naturaleza.

La Escritura ensefia esta verdad bajo dos consideraciones. Primero, Dios
no puede deber nada al hombre: "¢ Quién me dio a mi primero? Todo lo que
esta debajo de todos los cielos es mio "(Job 41:11). De igual manera, Pablo
ensefia al declarar: “;O quién le dio a El primero, para que le sea
recompensado?” (Romanos 11:35). En segundo lugar, la Palabra de Dios
muestra que, aun siendo obediente al Sefior, el hombre no puede merecer
nada a cambio (Lucas 17: 9-10).

Dios no puede tener necesidad alguna del hombre ni puede estar en deuda
con él. El hombre, por lo tanto, nada puede merecer delante de Dios (Job
35: 7-8).

(Por qué decimos entonces que Adan deberia merecer la “vida eterna"
por su obediencia?

Es precisamente aqui donde aparece el Pacto de Obras: Dios,
condescendientemente, se propone, a pesar de la inmensurable distancia
entre El y el hombre, a recompensarlo con la vida por su obediencia,
estableciendo con su criatura una alianza.

Podemos ilustrar esa ensefianza con un ejemplo de lo cotidiano. Si le digo a
mi hijo que lave la vajilla, el simple deber de un hijo para con su padre le
obliga a obedecer. Sin embargo, su obediencia no es en si meritoria, no le
debo un salario a cambio de su servicio. Por otro lado, como padre, tengo la
libertad de firmar un "pacto” entre yo y ¢l. De esa manera, yo podria
prometer a mi hijo $ 100,00 si obedecia a mi palabra. De eso se trata el Pacto
de Obras entre Dios y el hombre.

145



La proporcion natural entre el Creador y la criatura obliga a éste a obedecer
la Ley del Creador. La desobediencia a la Ley lleva a un castigo natural,
pero la obediencia no merece una recompensa natural. En su bondad, el
Creador consiente en recompensar la obediencia del hombre con la vida.

A fin de comprender la naturaleza y la funcion del Pacto de Obras, Dios dio
diversos pactos que estructuralmente serian como el pacto de obras pero que
tipologicamente sefialarian a EL pacto de gracia, encabezando estos
diversos pactos esta el Pacto Mosaico, el cual ha sido llamado por mucho
como una Re publicacion del pacto de obras para la nacion de Israel el cual
prometida la tierra de Canaan como tipo del Jardin del Edén en el que estaba
Adan en el cual tenia que ser confirmado al obedecer.

Asi, los pactos antiguo testamentarios eran estructuralmente de obras que
tenia por finalidad mostrar lo que sucedi6 en la primera alianza con Adan y
que tipificaban lo que seria la Nueva Alianza con Cristo. La Antigua
Alianza®® fue, pues, dada a Israel para "merecer (y mantenerse)" la vida en
Canaan. Israel no podia merecer la tierra prometida, ella le fue dada por
gracia (Deuteronomio 9: 4-6). Sin embargo, El Sefior hizo que la vida en
Canaan dependiera de la obediencia a su Ley con el objetivo de revelar el
principio del Pacto de Obras, también si hubieran permanecido fieles hasta
que llegase el mesias hubieran sido confirmados eternamente en aquella
bendicion terrenal. Aun asi, podemos ver que cuando vino la simiente
(Cristo) al Israel étnico fue rechazado, dando por terminada (y cumplida) asi
toda relacion pactual entre Dios y el Israel étnico (Fijese que todas las
promesas territoriales a Israel ya habian sido cumplidas por Dios Jos. 21:43,
45; Dt. 19: 1-2,8-9 cf. Jos. 20: 1-7; Neh. 9: 8; Génesis 15:18 cf.1 Reyes 4:21;
solo faltaba la venida del Mesias).

Pero como los pactos del Antiguo testamento y en especial este pacto
(sinaitico?®) no proponia el cambio de corazén, era imperfecto y de muerte:

Lv 18:4 Cumpliréis mis decretos y observaréis mis estatutos para
andar en ellos. Yo soy YHVH vuestro Dios. 5 Observaréis mis
estatutos y mis decretos, pues el hombre que los haga, vivira por ellos.
Yo, YHVH.

Este pasaje, que segun el apdstol Pablo revela la funcion de la Ley bajo la
Antigua Alianza (Romanos 10: 5), aplica el principio del Pacto de Obras al
pueblo de Israel en Canaan. Recordo que el Sefior es su Dios y que, por
consiguiente, Israel estd obligado a obedecer. Pero, por esa alianza, Dios
ofrece la ““vida” a aquellos que guardan su Ley y amenaza de muerte a los

19 Antiguo Pacto: Los pactos Abrahamico, Mosaico y Davidico, encabezando el Pacto Mosaico el
cual restringia todas las promesas Abrahamicas y Davidicas.
20 https://drive.google.com/file/d/0BONn4J1219vPiRIINVVE3LUFrTOE/view

146



https://drive.google.com/file/d/0B0n4J12l9vPjRllNVVE3LUFrT0E/view

transgresores (Deuteronomio 27:26, Galatas 3:10). En el contexto de la
Antigua Alianza, "la vida" se referia a la vida en Canaan, simbolizando el
paraiso perdido (mirando al pasado) y el reposo celeste (mirando al futuro).
Pero en el contexto de las propias realidades celestiales, el principio "haga
esto y vivira" siempre apunta a ganar una vida superior y estable para con
Dios, de manera especial en el Nuevo testamento apunta a la vida eterna con
Cristo (Lucas 10:28, Mateo 19: 16-17, Galatas 3:12). Este principio viene
del Pacto de Obras dado a Adan (Génesis 2: 9-17), esclarecido por los pactos
del Antiguo Testamento (Gn. 6:9-22; Dt. 30: 19-20) y realizado por Cristo
(Mt. 5:17).

El hombre deberia merecer una vida eterna, pero no la merecio (Génesis 3:
22-24). En la proxima cuestion, veremos como el hombre pecador obtuvo,
sin embargo, una mejor vida eterna.

EL PACTO DE GRACIA
¢ Qué es el Pacto Gracia?

La finalidad del capitulo 7 de la Confesion de Fe es presentar el Pacto de
Gracia. El parrafo 1, que sirve de introduccion, utiliza el Pacto de las Obras
a fin de recordar lo que debia hacerse para que nosotros pudiéramos recibir
confirmacion en la “vida eterna” que poseiamos. Una vez que el Pacto de
las Obras fue transgredido, no quedaba ninguna bendicion que lo restituyera
al estado adanico (solo algunas bendiciones terrenales de cierta preservacion
en el estado que ya se encontraba), sino Unicamente, y a pesar de todo, la
muerte y muerte eterna. Sin embargo, el hombre ain obtuvo la vida eterna
(Tito 1: 2); El parrafo 2 explica como:

(P. 2). Ademas, habiendo el hombre traido a si mismo la maldicion de
la ley, por su caida, convencio al Sefior hacer un Pacto de gracia, en el
cual El ofrece libremente a los pecadores la vida y la salvacion por
medio de Jesucristo, exigiendo de ellos la fe en El Para que sean
salvos; Y prometiendo dar a todos los que son ordenados para la vida
eterna, su Espiritu Santo, para hacerlos dispuestos y capaces de creer.

El Pacto de Gracia es simplemente la salvacion en Jesucristo; La vida eterna
gratuita por el Evangelio. Lo llamamos "Pacto de Gracia" porque la vida
eterna en esta alianza procede exclusivamente de la gracia incondicional de
Dios. Todos los hombres estan bajo el Pacto de Obras en Adan, pero solo
los elegidos se convierten en participantes del Pacto de Gracia.

Aunque no se usaba la expresion "Pacto de Gracia" durante el tiempo antes
de la encarnacion de Jesucristo, evidentemente, algunos hombres fueron
salvos por este pacto y recibieron la vida eterna antes de que sus pecados

147



fueran expiados formalmente por Cristo (Gn. 15: 6, Apoc. 13:8, Hch. 15:11,
Rm. 3:25) y considerando que la gracia de la salvacion fue realizada por
medio de una alianza eterna donde “otro”’(Cristo) nos representaria siendo
el que cumpla con las obras exigidas dejandonos a nosotros solamente las
bendiciones, es apropiado hablar del Pacto de Gracia para designar el medio
por el cual los hombres obtuvieron la vida eterna después de la caida (que
aunque no establecida aun, ya era eficaz). Las Escrituras asocian
directamente a Jesucristo la salvacion de los creyentes que vivieron antes de
su encarnacion:

Por tanto es mediador de un nuevo pacto, para que habiendo ocurrido
una muerte para la remision de las transgresiones cometidas durante el
primer pacto, los que han sido llamados reciban la promesa de la
herencia eterna. (Hebreos 9:15).

Este versiculo no sélo afirma que la redencion realizada por Cristo bajo la
Nueva Alianza sino que también redime las transgresiones cometidas antes
de que fuera formalmente establecido; o sea, redime a todos los elegidos que
estaban bajo el poder del Pacto de Obras, haciendo un énfasis sobre los del
Antiguo pacto, y afirma que los santos del Antiguo Testamento reciben,
como nosotros, Salvacion en Jesucristo (la herencia eterna). Esto es
incontestable por el uso del participio perfecto de los que se designan como
"los que han sido Ilamados " son los herederos de la vida eterna, ellos fueron
llamados por Dios después de que la primera alianza fue quebrada, ellos
siguen siendo llamados y seguiran siendo hasta que su numero sea
completo. Todos aquellos que han sido llamados por Dios, y que han
respondido por la fe, estan en el Pacto de Gracia y reciben la eterna herencia
que ha sido prometida.

Ahora que ya presentamos brevemente en qué consiste el Pacto de Gracia,
es de suma importancia distinguirla del Pacto de Obras. La diferencia entre
estas dos alianzas esta en la base de la distincion entre la Ley y el Evangelio.

El Pacto de Obras, aunque sea proveniente de la condescendencia (gracia
divina), es de naturaleza condicional. La naturaleza de estas dos alianzas es
también distinta como lo son las obras y la gracia (Romanos 11: 6). La
cuestion no es si los creyentes estan obligados a cumplir la ley, ellos lo estan
(Juan 15: 9-10), la cuestion es si el Pacto de Gracia es condicional o
incondicional. Segin las Escrituras, esa alianza es enteramente
incondicional: "Por eso, la promesa proviene de la fe, para que sea por
gracia, a fin de que sea firme para toda la descendencia, no sélo para la que
es de la ley, sino también para la que es de la fe de Abraham, el cual es padre
de todos nosotros™ (Romanos 4:16). La fe no es la condicidn, en la alianza,
no viene del hombre, sino de la gracia de Dios en Cristo (Efesios 2: 8) y la

148



vida eterna es completamente gratuita (Romanos 6:23). Toda idea de
condicion o de mérito compromete el Evangelio de la gracia (Gélatas 5: 4).

Aunque parezca simple diferenciar el principio de Pacto de Obra y Pacto de
Gracia, los principios de uno y de otro son constantemente
confundidos. Una de las razones de esta confusion viene de la manera de
explicar algunas veces la analogia entre el Pacto de Gracia y los Pactos del
Antiguo Testamento?!. Muchos de los Reformados anteriores a los Bautistas
habian identificado hasta entonces todos los Pactos, después del de Adan,
como de la administracion del Pacto de Gracia. Vimos que la Antigua
Alianza era de naturaleza condicional (Génesis 18:19, Exodo 19: 5,
Deuteronomio 7:12, 27:26); Si la presentamos como una administracion del
Pacto de Gracia, podemos caer en una gracia condicional. Asi, la Iglesia, en
el curso de su historia, repetidamente confundio la gracia inmerecida y las
obras meritorias en la salvacion. Los Bautistas excluyen de su Confesion de
Fe la idea de que el Pacto de Gracia fue administrado por los pactos del
Antiguo Testamento. Asi, evitan toda la confusion entre la Ley y el
Evangelio.

Rechazando también la teologia pactual paidobautista

Ademas, al considerar al Antiguo Pacto como una administracion del pacto
de gracia, los tedlogos reformados facilmente justificaron el paedobaptismo
(bautismo de infantes). Al ensefiar que el Antiguo Pacto era el Pacto de
Gracia anteriormente administrado, podrian declarar que los hijos de
cualquier miembro del pacto de gracia también estan en el pacto de gracia
por el privilegio natural de nacimiento (Génesis 17: 7). Puesto que los nifios
deben recibir el signo del pacto al nacer (Génesis 17:10), es normal que lo
reciban bajo la nueva administracion del pacto de gracia.

Por otro lado, si el pacto establecido con Abraham no era el pacto de gracia
sino otro pacto, pero subsirviente al pacto de gracia, podemos mantener el
principio bautista de que no es descendencia natural por nacimiento, sino
nacimiento espiritual, que da entrada al Pacto de Gracia y todos sus
privilegios (Juan 1: 12-13, 3: 3-6). Por eso la sefial del pacto debe reservarse
solamente a aquellos que profesan fe en Cristo. "Lo que nace de la carne es
carne, y lo que es nacido del Espiritu es espiritu™ (Juan 3: 6).

La proxima cuestion explicara méas la comprension Bautista del Pacto de
Gracia mostrando como fue revelado en la historia de la redencién.

2L cuando se habla del Pacto hecho por Cristo en el nuevo testamento en contraste con el Antiguo
Pacto es llamado Nuevo Pacto. Cuando lo vemos aplicado a nosotros y lo contrastamos con el Pacto
hecho con Adéan lo llamamos Pacto de Gracia.

149



¢ Como se ha revelado el Pacto de Gracia en la historia de la redencién?

Comenzamos por presentar el Pacto de Obras. Luego mostramos el Pacto de
Gracia y lo diferenciamos del Pacto de Obras. Ahora veremos como los
Bautistas tenian una comprension particular y distinta de como el Pacto de
Gracia estaba presente en el Antiguo testamento. La Confesion de Fe de
1689 rechazo la concepcion de un Pacto de Gracia administrado por la
Antigua Alianza??, asi como creen otros reformados. Aqui estd como los
bautistas ensefian la revelacion del Pacto de Gracia en la historia de la
redencion en el capitulo 7:

(P. 3).Esta Alianza [el Pacto de Gracia] es revelado en el
Evangelio; En primer lugar, a Adan en la promesa de salvacion por la
semilla de la mujer, y después por etapas sucesivas, hasta que su plena
revelacion se completo en el Nuevo Testamento.

En vez de hablar de la administracion del Pacto de Gracia, la confesion habla
de su revelacion. Esta distincion puede parecer trivial, pero, a la luz de los
tratados de la época sobre los pactos, es dificil exagerar su importancia. La
palabra administracion (aplicada a la gracia) se refiere a un enfoque
completamente diferente para presentar el Pacto de Gracia, un enfoque que
la Confesion Bautista conscientemente rechazo y que constituye el punto de
ruptura con la parte Teologia Reformada Paedobautista®®. Estos
diferenciaban El pacto de Gracia de su administracion y la administracion
de la eleccion. Asi, El pacto de Gracia fue administrado por multiples pactos
en el Antiguo Testamento y estar en la administracion visible de la alianza
(formar parte del pueblo visible de Dios), no significaba de hecho ser un
elegido (ser salvo). Esta diferenciacion justificaba la idea de que el pueblo
de Dios esta formado tanto de personas regeneradas como de no regeneradas
y que se puede entrar tanto por el nuevo nacimiento como por el nacimiento
natural. Esta concepcion se basa en la idea de que la Antigua Alianza
administraba el Pacto de Gracia y contenia un solo pueblo de Dios formado
por hijos fisicos y espirituales de Abraham (Romanos 9: 6-8).

Esta comprension del Pacto de Gracia no esta en la Confesion de 1689: Al
contrario, ella habla de la revelacion progresiva del Pacto de Gracia. Esta
revelacion se hizo primero en la forma de una promesa antes de ser
presentada en forma de un pacto (Ef. 2:12). Una vez que la promesa se
cumplio, el Pacto de Gracia fue plenamente revelado y tomé la forma de un
Pacto: El Nuevo Pacto. Los Bautistas entendian por lo tanto el Pacto de

22 pueden comparar el capitulo 7 de la confesion Bautista 1689 con el capitulo 7 de la confesion de
Westminster.
23 Algunos Paidobautistas sostenian una perspectiva similar sobre los pactos antiguo testamentarios
John Cameron, Moise Amyraut, Samuel Bolton, vea “De la sombra a la sustancia” escrito por Sam
Renihan.

150



Gracia de la siguiente manera: anunciado en el AT / realizado en el
NT; Parcialmente revelado en el tiempo de la Ley / plenamente revelado en
el tiempo del Evangelio: Una promesa futura/una alianza consumada por la
sangre.

Ser un descendiente de Abraham no daba ningun estatus en el Pacto de
Gracia (Lucas 3: 8), sino unicamente en “el Pacto de la circuncision
(Hechos 7: 8). La Alianza era una alianza de obras y no de gracia (Galatas
5: 3, Romanos 2:25).

¢ Por queé fue dado diversos pactos si no eran el Pacto de Gracia?

Fueron dados para conducirnos a Cristo y preparar su camino. Con cada
pacto acortando el rango de donde vendria el Hijo, ensefiandonos sobre el
Hijo y su pueblo y acrecentando (clarificando) las leyes y su dureza que
nadie puede cargar y que cargaria el Hijo, cada paso hasta la venida del Hijo
(Galatas 3:19, 22-25). Aun con Abraham que es llamado el Padre de la Fe
por su relacion con Dios antes de establecer un pacto y por ser el pacto hecho
con El, el que més gracia revelaba, la circuncision mostraba simbélicamente
lo que los descendientes de Abraham debian hacer (cumplir toda justicia)
para obtener lo que estaba prometido, la bendicion para todas las naciones
(Génesis 17:14; 18: 18-19). El pueblo de Israel simbolizaba al Hijo de Israel
que vendria en quien todas las naciones de la tierra serian benditas (Mateo
2:15).

¢ Donde estaba el Pacto de Gracia durante ese tiempo?

Era una promesa revelada a través de las alianzas y hasta podemos decir que
comunicaban?* o administraban el mensaje (o partes del mensaje) sobre el
pacto de Gracia, pero era diferente de ellas. El apostol Pablo habla de los
pactos de la promesa" (Efesios 2:12). Los pactos del Antiguo Testamento
estaban en servicio de la promesa, pero estos no eran la promesa. La
promesa era el Evangelio antes de su cumplimiento. Ella fue revelada
primero a Adan, en la promesa de salvacion por la semilla de la mujer
(Génesis 3:15). Dios no firmo una alianza con Adan, pero le revel6 una
promesa. De la misma manera, la promesa que Dios hizo con Abraham era
diferente de la alianza de la circuncision que establecié con el patriarca
(Galatas 3:18). Sin embargo, hasta que la semilla viniera, la promesa estaba
bajo la tutela de la Antigua Alianza (Galatas 3:23) y es a través de ella que
Dios revela el Pacto de Gracia progresivamente, como afirma la Confesion
de Fe.

Durante todo el periodo del Antiguo Testamento, el Pacto de Gracia fue
revelado a través de las sombras y de los tipos que anunciaban la venida de

24 \/¢ase el punto 6 del capitulo 8 de la confesion bautista 1689
151



Cristo (Colosenses 2:17, Hebreos 8: 5, 10: 1).Aquellos que tuvieron fe como
Abraham, es decir, una fe para la salvacién por el Espiritu Santo, vieron las
realidades celestiales mas alla de las sombras terrestres (Hebreos 11: 13-16,
Juan 8:56), mientras que otros se agarraron a la gloria pasajera de la Antigua
Alianza (2 Corintios 3. 7), permaneciendo endurecidos e incrédulos,
murieron en sus pecados (Romanos 11: 7-10, Juan 6:58).

Los patriarcas, Moisés, David, los profetas y muchos otros creyentes en
medio del pueblo fueron salvos teniendo la fe en Cristo por las promesas de
YHWH (Yahweh). Estas promesas eran el Evangelio, el Pacto de Gracia
revelado progresivamente desde la caida del hombre (Lucas 24:27, 1 Pedro
1: 10-11). La Antigua Alianza no era propiamente el Pacto de Gracia. Pero
a traves de la Antigua Alianza, Dios revelo el Pacto de Gracia y por ella dio
la vida a todos sus elegidos que EI regenerd por su Espiritu y justifico por
la fe. Por lo tanto, desde el principio soélo los creyentes forman parte del
Pacto de Gracia y nadie en él entra sin la fe. El nacimiento natural nunca fue
un medio para entrar en el reino de Dios (Pacto de Gracia), ni en el periodo
de la Antigua ni en el tiempo de la Nueva Alianza (Juan 3: 3-6).

La llegada al Nuevo Testamento marca la revelacion completa del Pacto de
Gracia. Para sostener esta afirmacion, la confesion se basa en hebreos 1: 1-
2:

1 Habiendo Dios anteriormente hablado muchas veces, y de muchas
maneras, a los padres, por los profetas, 2 en estos ultimos dias nos ha
hablado por el Hijo, a quien ha constituido heredero de todas las cosas,
y por quien ha hecho también el mundo.

La revelacion anterior a la encarnacion del Hijo era incompleta; su venida
llevo el Pacto de Gracia a su plenitud y dio la palabra final en la revelacion
de Dios. Esta revelacion completa se hace por el cumplimiento de la
promesa. Ahora los creyentes tienen mas que una promesa divina (Hebreos
6:17), ellos tienen una alianza sellada en la sangre de Cristo (Hebreos 8:
6). La implicacion es la siguiente: el Pacto de Gracia es en realidad la Nueva
Alianza. Todos los que fueron salvos en el transcurso de la historia, lo
fueron por la Nueva Alianza (Hebreos 9:15). Son unicamente las
bendiciones de esa Alianza que dan la vida eterna, pues ella fue establecida
sobre mejores promesas, y promesas diferentes de aquellas ofrecidas por la
Antigua Alianza. En otro tiempo, la Nueva Alianza no era visible, no era
todavia una alianza, pero era una promesa. Ahora, ella es visible, su Rey y
Mediador aparecio (2 Timoteo 1:10, Hebreos 9:26), su pueblo esta reunido
en un solo cuerpo (Juan 11:52) y sus ordenanzas estan dispuestas
eficazmente en su Iglesia (Efesios 4: 16).

152



El federalismo de 1689 reemplazd el concepto paedobaptista de Un pacto
de gracia bajo diferentes administraciones por Un Unico pacto de gracia
revelado por otros pasos modelo. La comprension de este federalismo en
particular es que el pacto de gracia no fue formalmente establecido durante
el periodo del A.T, sino que se revelo (de manera subyacente y tipologica)
a traves de los diferentes pactos. Por lo tanto, segun este punto de vista, el
Antiguo Pacto era distinto y subserviente al pacto de gracia.

En la proxima cuestion, vamos a examinar lo que Cristo deberia realizar
para que el Pacto de Gracia sea eficaz. Nosotros veremos el Pacto Eterno de
la Redencidn entre el Padre y el Hijo para la redencion de los elegidos.

EL PACTO ETERNO DE REDENCION
¢, Qué es el Pacto Eterno de Redencion?

Hasta ahora, examinamos lo que es El Pacto de Obras, explicamos el
funcionamiento de su principio de mérito, a continuacion, presentamos el
Pacto de Gracia y demostramos cémo fue revelado progresivamente en la
historia de la redencion. Este estudio nos permitird comprender un poco
mejor la relacion entre el Pacto de Obras y el Pacto de Gracia. Una cuestion
nos ayudara a ver todo el escenario es: (Qué es el Eterno Pacto de
Redencion? La ultima parte del parrafo 3 [de la Confesion de Fe] responde
a esta pregunta. Leamos el parrafo entero:

(P. 3). Este pacto se revela en el evangelio; en primer lugar, a Adan en
la promesa de salvacion a través de la simiente de la mujer, y luego
mediante pasos adicionales hasta completarse su plena revelacion en
el Nuevo Testamento;1 y esta fundado en aquella transaccion federal
y eterna que hubo entre el Padre y el Hijo acerca de la redencion de los
elegidos;2 y es unicamente a través de la gracia de este pacto como
todos los descendientes del Adan caido que son salvados obtienen vida
y bendita inmortalidad, siendo el hombre ahora totalmente incapaz de
ser aceptado por Dios bajo aquellas condiciones en las que estuvo
Adan en su estado de inocencia.3.

El Pacto de Gracia es la manifestacion en el tiempo y en el espacio del Pacto
Eterno de Redencion.

Este Pacto de Redencion es llamado la alianza-transaccion que hubo entre
el Padre y el Hijo para la redencion de los elegidos. Desde la eternidad,
existe un pacto entre el Padre y el Hijo para realizar el Pacto de Gracia a fin
de conceder la vida eterna a los elegidos (Tit. 1:2; 2 Tim. 1: 9-10). Este
Pacto Eterno de Redencion es revelado en la Biblia por la doctrina de la
eleccion (Efesios 1: 3-5). El es igualmente revelado por la mision que Cristo

153



recibio de su Padre cuyo origen es desde la eternidad (Juan 6:38-39, 1 Pedro
1:20). "Presentando a Cristo que fue muerto desde la fundacién del mundo™
(Apocalipsis 13: 8), Debemos comprender que la redencion de los creyentes
por la muerte de JesUs ya estaba eternamente establecida por Dios. A eso es
lo que nosotros llamamos Pacto Eterno de la Redencion.

¢ Cuales eran entonces los términos de ese pacto entre el Padre y el
Hijo?

El Hijo deberia tomar una naturaleza humana y venir al mundo como un
verdadero hombre nacido bajo la Ley (Filipenses 2: 7, Galatas 4: 4). El
deberia llevar una vida sin pecado observando la voluntad de Dios expresada
en la Ley moral y también en todo lo que el Padre exigiera de él (Mateo
5:17, 26:42, Juan 8:29). El debia convertirse en el representante sacrificial
de todos los creyentes y sufrir la maldicion de la Ley (la muerte) en su lugar,
muriendo en la cruz (Galatas 3:13, Filipenses 2: 8, Hebreos 2: 14-17).

En cambio, el Padre deberia darle la vida resucitandolo de entre los muertos,
elevandolo a su diestra y someter a El todas las cosas, y brindarle las mismas
gracias y comunion a su pueblo que esta a su servicio, heredero con El de la
vida eterna (Hechos 2:24 Filipenses 2: 9-11, Tito 2:14). Este es el Pacto de
Redencion entre el Padre y el Hijo.

¢El' Hijo no pudo haber cumplido esa mision tan pronto como el primer
Adan transgredio el Pacto de Obras y llevo a todos los hombres a bajo
la condenacion de la Ley?

Nada es imposible para Dios, pero no fue asi que El quiso poner en practica
su plan de redencion. La Escritura declara que ese plan sélo llegd “en la
dispensacion del cumplimiento” (Efesios 1:10, Galatas 4: 4). Debemos
entender que todo periodo anterior a la encarnacién no solo sirvio para
introducir el contexto historico que permite al Hijo realizar la redencion,
sino también para montar el telon de fondo que nos permite comprender la
redencién. ;Como podriamos entender el Pacto de Obras que el Hijo debia
cumplir sin la Antigua Alianza para desvelar su significado? ;Como
concebir la muerte expiatoria de Cristo sin el sistema sacrificial del Antiguo
Testamento? ;CoOmo contemplar nuestra redencion eterna sin  su
prefiguracion en la historia de la redencion? ”Todo lo cual es sombra de las
cosas venideras, pero la sustancia es Cristo. "(Col. 2:17). Esto nos permite
entender a Jesucristo y su obra (Jn. 5:39) de tal manera que contemplamos
la grandeza y la profundidad del amor de Dios revelado en Cristo una vez el
Pacto fue consumado (Ef. 3: 1-21).

Asi como comprendemos a Adan a la luz de aquel que habia de venir,
comprendemos todas las Escrituras del Antiguo Testamento a la luz de su

154



realizacién en Cristo (Lucas 24:27). Es entonces en ese sentido que "Cristo
es para aquellos que creen: €l es el “telos” (el fin) hacia el cual la ley
apunta. EI Pacto Eterno de Redencion consumado por Jesus nos permite
entender el Antiguo Testamento, que a cambio nos permite contemplar la
gloria divina revelada en la Nueva Alianza de Genesis a Apocalipsis (2
Corintios 3: 14-18). La Nueva Alianza es la manifestacion concreta de las
realidades celestes en el mundo visible. EI Nuevo Pacto es el Pacto Eterno
de Redencidn consumado y que se revela a nosotros a través de Cristo como
el Pacto de Gracia, pues trae beneficios celestiales y eternos (Heb. 9:15).

La Confesidn termina esta seccion declarando que:

"y es Unicamente a través de la gracia de este pacto como todos los
descendientes del Adan caido que son salvados obtienen vida y bendita
inmortalidad".

De esta manera, en todos los tiempos, fueron salvos por la gracia de la Nueva
Alianza en Jesucristo. Incluso antes de que se estableciera como una alianza
ratificada en la sangre (Hebreos 13:20), que se desarroll6 con una promesa
garantizada por la Palabra de Dios (Hebreos 6:17). Este Pacto de Gracia
revelado y consumado en la historia se basa en el pacto eterno entre el Padre
y el Hijo por la redencion de los elegidos. Ella es la caracteristica Unica de
la salvacidn de acuerdo con lo que la Escritura declara: " Y en ningun otro
hay salvacidn; porque no hay otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres,
en que podamos ser salvos. (Hechos 4:12).

¢EN QUE SI ESTAMOS DE ACUERDO CON LA TEOLOGIA DEL
PACTO PRESBITERIANAZ?

En la terminologia: Hay un acuerdo entre Presbiterianos y Bautista
Reformados en el uso de la misma terminologia. Ambos creemos que “el
Pacto de Obras, el Pacto de Gracia y el Pacto Eterno de Redencidon” son
parte de una bésica y clara de la teologia del pacto.

En la unidad organica de los pactos significa que dependen y surgen los
unos de los otros. Los pactos divinos no son entes independientes. Son todos
fases en el crecimiento de la misma planta. El pacto adanico proporciona el
debido contraste para resaltar la supremacia de Cristo y su obra frente a la
falibilidad y necesidad humana (1 Corintios 15:22; Juan 1:5). El pacto con
Noé proporciona el contexto estable en que puede trazarse el proposito de
Dios expresados primariamente en Gn 3:15y en los pactos posteriores (Gen
8:20-9:7). El pacto mosaico es organicamente dependiente del pacto con
Abraham. Las bendiciones especificas del Pacto Abrahamico (Gen 12:1-3;
15:1-7; 18-21; 17:1-8) comenzaron a cumplirse bajo el pacto mosaico (Ex

25 |_lamado también Teologia del Pacto presbiteriana o Federalismo Westminster.
155



1:6-7; 2:23-25; 6:2-8; Dt 1:8-11) La misericordia de Dios para con Israel se
debio al pacto con Abraham (Ex 32:12-13) A la inversa, las bendiciones del
pacto abrahamico dependian de la obediencia del pacto mosaico (Dt 7:12-
13; 11:13-17). Las bendiciones mencionadas en estos pasajes fueron
prometidas originalmente en el pacto Abrahamico, pero posteriormente
dependen de la obediencia al mosaico. jCuan imposible es llamar al pacto
con Abraham un Pacto de Gracia, a la vez que al pacto mosaico un Pacto de
obras! Porque son inseparables. El pacto con David esta organicamente
relacionado con los de Abraham y Moises. Deuteronomio 17:14-20 ensefia
gue la monarquia davidica esta estrechamente relacionada con los pactos
mosaicos y abrahamico. 1 Reyes 2:2-4 indica que la obediencia al pacto
mosaico era necesaria para alcanzar las promesas hechas a David. EI Nuevo
Pacto esta organicamente relacionado con todos los pactos precedentes (Eze
37:24-28; Luc 1:72-73; Hech 13:32-34; Heb 8:10)

La unidad tematica de los pactos significa que tienen un solo tema o
proposito final. El texto que representa y resume este punto en Efesios 2:12,
que traducido literalmente habla de “Los pactos de la promesa”. Es claro
que todos los pactos eran el desarrollo de una sola promesa, no muchas
promesas. Esta unidad temaética puede verse en una repetida frase o tema
clave que aparece en los pactos divinos: “Yo seré vuestro Dios y vosotros
seréis mi pueblo” todas apuntaban al Nuevo Pacto y a su consumacion. (Gen
17:7-8; Ex. 25:8; 6:6-7; 2 Sam 7:14; 2 Cro 23:16; Jer 31:33; Apoc. 21:3)

RECORDANDO EL DESACUERDO FUNDAMENTAL
EL PACTO DE GRACIA PROMETIDO

“Este pacto se revela en el evangelio; en primer lugar, a Adan en la
promesa de salvacion a través de la simiente de la mujer, y luego
mediante pasos adicionales hasta completarse su plena revelacion en
el Nuevo Testamento; y tiene su fundamento en aquella transaccion
federal y eterna que hubo entre el Padre y el Hijo acerca de la
redencién de los escogidos; y es Unicamente a través de la gracia de
este pacto como todos los descendientes del Adan caido que son
salvados obtienen vida y bendita inmortalidad, siendo el hombre ahora
totalmente incapaz de ser aceptado por Dios bajo aquellas condiciones
en las que estuvo Adan en su estado de inocencia”

Este es el corazdn de la teologia del pacto Bautista y es lo que nos diferencia
de la teologia del pacto Presbiteriana. Para nosotros el pacto de gracia se va
revelando de manera progresiva y subyacente a traves de los diferentes
pactos historicos que nos relata las Escrituras que eran sombras de verdades
eternas.  Los bautistas desde el principio rechazaron la formula
Presbiteriana.

156



"el Antiguo Pacto y el Nuevo Pacto difieren en sustancia y no solo en
la forma de la administracion™ Nehemias Coxe

Aunque se comparte la unidad organica y tematica del pacto de Gracia a
traves de las Escrituras, como Bautistas rechazamos la formula presbiteriana
que de “un pacto de gracia en diversas (o dos administraciones) por el simple
hecho de no ser una “férmula biblica”. En palabras de Pink:

“Cada pacto de Dios con el hombre prefiguraba algiun elemento del
pacto eterno concertado con Cristo desde antes de la fundacion del
mundo en favor de sus escogidos. Los pactos de Dios con Noe,
Abraham y David exhibian diferentes aspectos del pacto de gracia tan
cierto como los distintos utensilios del tabernaculo tipificaban
determinadas caracteristicas de la persona y obra de Cristo. Sin
embargo, tal como esos utensilios tenian un uso puntual e inmediato,
los pactos concernian tanto a lo carnal y terrenal como a lo espiritual
y celestial. Este hecho doble queda ilustrado y ejemplificado en el
pacto que estamos considerando. Su aspecto literal y externo ya se
conoce bien, asi que no precisamos extendernos mas. El sello y sefial
del pacto — el arcoiris — y su promesa fueron cosas visibles y tangibles;
cosas que el hombre por sus sentidos comprueba hasta el dia de hoy”

Otros materiales a consultar:

e “Los pactos paralelos de Dios”, por Peter Masters.

e “El 'Pacto Evangélico' de Moisés”, Peter Masters

e “El Pacto de Gracia”, Peter Masters

e “El valor de los convenios” — Peter Masters

e “Un discurso de los pactos que Dios hizo con los hombres ante
la ley” por Nehemias Coxe.

e “El hacha puesta a la raiz: o, un golpe mas en la base del
Bautismo Infantil, y la Membresia de la Iglesia” por Benjamin
Keach.

e “Pactos Divinos” por Arthur Pink.

e “Grandes Exponentes Bautistas y su Teologia del Pacto” editado
por Luis J. Torrealba.

e “Distintivos Bautistas™ por Pascal Denault.

e “De la sombra a la sustancia” por Samuel Renihan

https://www.youtube.com/plavylist?list=PLUkfHUFCLuxpVyaaT QXxp
W8Ghe9hk9EB5S
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUbU7tp2I15TNgTwWwENn9C4f
1cB68kKatwE
https://federalismo1689esp.wordpress.com/
https://contrast2.wordpress.com/

157



https://www.youtube.com/playlist?list=PLUkfHuFCLuxpVyaaTQXxpW8Ghe9hk9EB5
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUkfHuFCLuxpVyaaTQXxpW8Ghe9hk9EB5
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUbU7tp2l5TNgTwwEn9C4f1cB68kKatwE
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUbU7tp2l5TNgTwwEn9C4f1cB68kKatwE
https://federalismo1689esp.wordpress.com/
https://contrast2.wordpress.com/

CUADROS COMPARATIVOS DE NUESTRA COMPRENSION DE
LA ESTRUCTURA BIBLICA CON OTRAS POSTURAS

Federalismo Bautista | Cosas en Federalismo Westminster
1689 Comun
- Credobautista - Los santos del | - Paidobautista
- El Pacto de Gracia es A.T.y N.T. - Los Pactos del A.T. y el
el Nuevo Pacto fueron Nuevo Pacto son
- Los miembros del salvados por Administraciones del
Pacto de Gracia son medio del Pacto de Gracia
los elegidos. Pacto de - Los miembros del Pacto
Gracia. de Gracia son los
- El Pacto de elegidos (que pertenecen
Obras antes a la substancia) mas los
de la Caida. no elegidos (que
pertenecen solo a la
administracion).
Federalismo B. 1689 Cosas en Dispensacionalismo
Comun
- Hermenéutica Historico - |- La Trinidad. |- Rechazala
Gramatical y Tipologica |- Justificacion Interpretacion
con aplicacion retro activa|  por fe Tipologicay
del Nuevo Testamento solamente. retroactiva.
hacia el Antiguo - El Israel - EI Nuevo Pacto es
Testamento y cimentando nacional y la hecho con Israel

el nuevoenel AT.

El Nuevo Pacto es hecho
con la Iglesia.

El Pacto de Gracia une la
historia redentora.

El Israel Nacional (étnico)
era un tipo de la Iglesia
(El verdadero Israel o el
Israel de Dios, el
remanente) y la Iglesia
estaba en el Israel
Nacional.

La Iglesia es el Israel
Escatoldgico de las
profecias del Antiguo
Testamento.

Iglesia fueron
constituidos
diferentes.

nacional.

- lIsrael y la Iglesia
son dos Pueblos de
Dios diferentes con
dos Propositos y/o
dos caminos
diferentes.

- Lalglesia no estaba
profetizada en el
AT,

- Los 10
mandamientos no
son para la Iglesia a
No Ser que se repitan
enel N.T. o tan solo
como son repetidas
enel N.T.

158




A.T.como al N.T.

- Las leyes Morales (Los
10 M.) Se aplican tanto al

- Rechaza el Pacto
Eterno de
Redencion.

Federalismo Bautista
1689

Cosas en Comun

Teologia del Nuevo
Pacto

- Pacto de Obras

- El Pacto de Gracia
une la historia
redentora.

- Los Santos del A.T.
(El Remanente del
A.T.) siempre
fueron parte de la
iglesia que fue
inaugurada y se le
dio instituciones y
directrices para la
adoracion en la
muerte de Cristo
(Nuevo Pacto)

- La ética Cristiana es
La ley Moral (Los
10 M)

- Distingue los pactos
histéricos.

- Hermenéutica
Historica
Gramatical y
tipologica.

- Lalglesiaesel
Israel Espiritual.

- El Pacto Mosaico
fue un pacto de
Obras.

- El Israel Nacional
erael Tipo de la
Iglesia.

- Credobautistas

- La mayoria rechaza
el pacto de Obras.

- Rechazan el pacto
de Gracia.

- Los santos del A.T.
fueron agregados a
la iglesia después de
que fue construida
en pentecostes.

- L ética Cristiana es
La Ley de Cristo.

Federalismo Bautista
1689

Cosas en Comun

Federalismo Bautista
del siglo XX*

- El Pacto de Gracia
es el Nuevo Pacto
no el Antiguo Pacto.

- El Pacto Mosaico
fue un pacto de
Obras para la vida
temporal en
Canaan.

- La Segunda
confesioén de fe
Bautista de Londres
de 1689 pero con
diferentes
interpretaciones del
Capitulo 7.

- La membresia del
Nuevo Pacto esta
limitada al elegido.

- El Pacto de Gracia
tiene una substancia
y multiples
administraciones.

- El pacto Mosaico
fue un pacto de
Gracia.

* Esto no significa que esta vision aparecio en el Siglo XX recién sino que
en esta época es que fue mayoritaria entre los bautistas pero ya el siglo
XVII habian algunos que sostenian una visién similar como John Gill.

159




VIDYHD BT P.LOVI
B S R e L

.
01513 28 ONFAY 13a iy

»

. 3
ou_a\..zn\ 0IVI0W g\ WFHTEEY ON430N ND1ITATYS

AIvASAAINY I
lsO.—Mw gq Aw vEAN G 3¢ 01L9Vd
” M...._) AT S 27C SISANAD
O? SN JLwvd aldovd 210VA 012vd
\ / N d s/
b - N
(01ava O0NDILNY) NOIDYAUD
1AYREST Ac ONI=g X V1 3d ONI3Y

AVaINa3L

NOTINRGAA 3C OLD VI

160



CREDOS UNIVERSALES

La Iglesia Reformada Bautista, como parte de la Gnica Iglesia de Jesucristo,
comparte con la mayoria de la Cristiandad historica y tradicional los cuatro
Credos Ecuménicos (= “Ecuménicos” en cuanto representan a la comunion
de todo el Cristianismo). ElI Credo Niceno, del afio 325 (con su correccidn
en el 381 en Constantinopla), el credo de Calcedonia (451 d.c.), el Credo
Atanasiano (aprox. siglo V) y el Credo Apostolico (aprox. siglo IlI-111).
Cuando los cristianos confiesan uno de estos Credos, afirman lo que tienen
en comun: estan bautizados en esta fe y se retinen en el nombre de Dios para
ser fortalecidos en la fe. Los Credos nacen de la necesidad de la Iglesia
antigua por contar con un fundamento claro en cuanto a los valores y
creencias incuestionables de la fe cristiana, asi como también, de la
busqueda de unificacion de las doctrinas y dogmas de fe (p. ej. la Trinidad,
la doble naturaleza de Cristo, etc.). Ante las arremetidas de diferentes
movimientos no-cristianos, como los arrianos?®, docetistas®’ y gnésticos?,
los obispos de la época se reunian durante largo tiempo hasta encontrar la
solucidn a las diferentes y problematicas que acontecian a la Iglesia y a su
vida en comun.

Esta solucidn era representada mediante un Credo, el cual explicaba lo que
era correcto creer y lo que no, algo imprescindible para que la Iglesia pudiera
crecer sin divisiones ni corrupcion ante interpretaciones erroneas de la
Biblia. Vale destacar que los Credos no son extractos de la Biblia, sino
tratados teologicos que intentan resumir la doctrina y el mensaje que hay en
ella, mencionando las creencias basicas que nos unen a todos los cristianos.
Cuando decimos el Credo no estamos orando, sino que estamos confesando,
es decir, dando testimonio vivo de nuestra fe de una manera sencilla y
resumida.

26 |_os Arrianos fueron un movimiento liderado por un obispo llamado Arrio que sostenia que Jests
no podia ser Dios, sino que soélo era hombre. El arrianismo fue condenado como herejia por el
Concilio de Nicea (325).
2 Los Docetistas eran aquellos que sostenian que Jesus solo “parecia” hombre (gr. dokeo: “parecer”)
y que no habia sufrido la crucifixion, ya que su cuerpo sélo era aparente y no real. La doctrina
docética, enraizada también en el dualismo gnéstico, dividia tajantemente los conceptos de cuerpo y
espiritu, atribuyendo todo lo temporal, ilusorio y corrupto al primero y todo lo eterno, real y perfecto
al segundo; de ahi que sostuviera que el cuerpo de Cristo fue tan sélo una ilusion y que, de igual
modo, su crucifixion existi6 mas que como mera apariencia.
28 |_os Gndsticos fueron el movimiento herético mas poderoso y que hizo temblar las bases de la
Iglesia durante los tres primeros siglos del Cristianismo, convirtiéndose finalmente en un pensamiento
declarado herético después de una etapa de cierto prestigio entre los intelectuales cristianos. Se trata
de una doctrina, segun la cual los iniciados no se salvan por la fe en el perddn gracias al sacrificio de
Cristo sino que se salvan mediante la gnosis, o conocimiento introspectivo de lo divino, que
consideraban era un conocimiento superior a la fe. Ni la sola fe ni la muerte de Cristo bastan para
salvarse. El ser humano es considerado autonomo para salvarse a si mismo. EI gnosticismo es una
mistica secreta de la salvacion. Se mezclan sincréticamente creencias orientalistas e ideas de la
filosofia platonica. Es una creencia dualista: el bien frente al mal, el espiritu frente a la materia, el ser
supremo frente al Demiurgo, el alma frente al cuerpo.

161



CREDO DE LOS APOSTOLES

Creo en Dios Padre todopoderoso, creador del cielo y de la tierra. Y en Jesucristo su
unico Hijo, nuestro Sefior, que fue concebido por obra del Espiritu Santo, nacié de la
Virgen Maria, padeci6 bajo Poncio Pilato, fue crucificado, muerto y sepultado,
descendio a los infiernos, resucito al tercer dia de entre los muertos, subid a los
cielos, esta sentado a la derecha de Dios Padre todopoderoso, desde alli ha de venir a
juzgar a los vivos y a los muertos. Creo en el Espiritu Santo, la santa Iglesia Catolica,
la comunidn de los santos, el perdon de los pecados, la resurreccion de la carne y la
vida eterna.

AMEN.
CREDO NICENO - CONSTANTINOPOLITANO

Creemos en un solo Dios, Padre Todopoderoso, creador de Cielo y Tierra, de todo lo
visible e invisible. Creemos en un solo Sefior, Jesucristo, Hijo tnico de Dios, nacido
del Padre antes de todos los siglos: Dios de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de
Dios verdadero, engendrado no creado, de la misma naturaleza del Padre, por quien
todo fue hecho. Que por nosotros y por nuestra salvacion bajo del cielo: por obra del
Espiritu Santo se encarno de Maria, la Virgen y se hizo hombre. Por nuestra causa fue
crucificado en tiempos de Poncio Pilato: padecio y fue sepultado. Resucito al tercer
dia, segln las Escrituras, subio al cielo y esta sentado a la derecha del Padre. De
nuevo vendra con gloria para juzgar a vivos y muertos, y su Reino no tendra fin.
Creemos en el Espiritu Santo, Sefior y dador de vida, que procede del Padre y del
Hijo, que con el Padre y el Hijo reciben una misma adoracion y gloria, y que hablo
por los profetas. Creemos en la Iglesia, que es una, santa, universal y apostélica.
Reconocemos un solo bautismo para el perdédn de los pecados. Esperamos la
resurreccion de los muertos y la vida del mundo futuro.

AMEN.

EL CREDO DE CALCEDONIA

Nosotros, entonces, siguiendo a los santos Padres, todos de comdn consentimiento,
enseflamos a los hombres a confesar a Uno y el mismo Hijo, nuestro Sefior Jesucristo,
el mismo perfecto en Deidad y también perfecto en humanidad; verdadero Dios y
verdadero hombre, de cuerpo y alma racional; cosustancial (coesencial) con el Padre
de acuerdo a la Deidad, y cosustancial con nosotros de acuerdo a la Humanidad; en
todas las cosas como nosotros, sin pecado; engendrado del Padre antes de todas las
edades, de acuerdo a la Deidad; y en estos postreros dias, para nosotros, y por nuestra
salvacion, nacido de la virgen Maria, madre de Dios, de acuerdo a la Humanidad; uno
y el mismo, Cristo, Hijo, Sefior, Unigénito, para ser reconocido en dos naturalezas,
inconfundibles, incambiables, indivisibles, inseparables; por ningln medio la
distincion de naturalezas desaparece por la union, mas bien es preservada la
propiedad de cada naturaleza y concurrentes en una Persona y una Subsistencia, no
partida ni dividida en dos personas, sino uno y el mismo Hijo, y Unigénito, Dios, la
Palabra, el Sefior Jesucristo; como los profetas desde el principio lo han declarado
con respecto a El, y como el Sefior Jesucristo mismo nos lo ha ensefiado, y el Credo
de los Santos Padres que nos ha sido dado.

AMEN
162



EL CREDO DE ATANASIO

Todo el que quiera salvarse, debe ante todo mantener la Fe Universal. El que no
guardare ésta Fe integra y pura, sin duda perecera eternamente. Y la Fe Universal es
ésta:

Que adoramos a un solo Dios en Trinidad, y Trinidad en Unidad, sin confundir las
Personas, ni dividir la Sustancia. Porque es una la Persona del Padre, otra la del Hijo
y otra la del Espiritu Santo; mas la Divinidad del Padre, del Hijo y del Espiritu es
toda una, igual la Gloria, coeterna la Majestad. Asi como es el Padre, asi el Hijo, asi
el Espiritu Santo. Increado es el Padre, increado el Hijo, increado el Espiritu Santo.
Incomprensible es el Padre, incomprensible el Hijo, incomprensible el Espiritu Santo.
Eterno es el Padre, eterno el Hijo, eterno el Espiritu Santo. Y, sin embargo, no son
tres eternos, sino un solo eterno; como también no son tres incomprensibles, ni tres
increados, sino un solo increado y un solo incomprensible. Asimismo, el Padre es
Dios, el Hijo es Dios, el Espiritu Santo es Dios. Y sin embargo, no son tres Dioses,
sino un solo Dios. Asi también, Sefior es el Padre, Sefior es el Hijo, Sefior es el
Espiritu Santo. Y sin embargo, no son tres Sefiores, sino un solo Sefior. Porque asi
como la verdad cristiana nos obliga a reconocer que cada una de las Personas de por
si es Dios y Sefior, asi la religion Cristiana nos prohibe decir que hay tres Dioses 0
tres Sefores.

El Padre por nadie es hecho, ni creado, ni engendrado. El Hijo es solo del Padre, no
hecho, ni creado, sino engendrado. El Espiritu Santo es del Padre y del Hijo, no
hecho, ni creado, ni engendrado, sino procedente. Hay, pues, un Padre, no tres
Padres; un Hijo, no tres Hijos; un Espiritu Santo, no tres Espiritus Santos. Y en ésta
Trinidad nadie es primero ni postrero, ni nadie mayor ni menor; sino que todas las
tres Personas son coeternas juntamente y coiguales. De manera que en todo, como
gueda dicho, se ha de adorar la Unidad en Trinidad, y la Trinidad en Unidad. Por
tanto, el que quiera salvarse debe pensar asi de la Trinidad.

Ademas, es necesario para la salvacion eterna que también crea correctamente en la
Encarnacion de nuestro Sefor Jesucristo. Porque la Fe verdadera, que creemos y
confesamos, es que nuestro Sefior Jesucristo, Hijo de Dios, es Dios y Hombre; Dios,
de la Sustancia del Padre, engendrado antes de todos los siglos; y Hombre, de la
Sustancia de su Madre, nacido en el mundo; perfecto Dios y perfecto Hombre,
subsistente de alma racional y de carne Humana, igual al Padre, segin su Divinidad,;
inferior al Padre, segiin su Humanidad. Quien, aungue sea Dios y Hombre, sin
embargo, no es dos, sino un solo Cristo; uno, no por conversion de la Divinidad en
carne, sino por la asuncion de la Humanidad en Dios; uno totalmente, no por
confusién de Su sustancia, sino por unidad de Persona. Pues como el alma racional y
la carne es un solo hombre, asi Dios y Hombre es un solo Cristo; El que padecio por
nuestra salvacion, descendio a los infiernos, resucité al tercer dia de entre los
muertos. Subio a los cielos, esta sentado a la diestra del Padre, Dios Todopoderoso,
de donde ha de venir a juzgar a vivos y muertos. A cuya venida todos los hombres
resucitaran con sus cuerpos y daran cuenta de sus propias obras. Y los que hubieren
obrado bien irdn a la vida eterna; y los que hubieren obrado mal, al fuego eterno.

Esta es la Fe Universal, y quien no lo crea fielmente no puede salvarse.
AMEN.

163



5 PRINCIPIOS BAUTISTAS

LAS 5 SOLAS

SOLA SCRIPTURA: La Palabra de Dios es la maxima autoridad en
materia de fe y practica. Por tanto, nada que aparte de la revelacion de Dios
puede regular la vida del creyente (Gal. 1:6-10; 2 Tim. 3:16; 2 Pe. 1:3).

SOLA FIDE: Lasalvacion es Gnicamente a través de la fe. La fe es la Unica
evidencia necesaria y primaria de que la gracia de Dios ha obrado en
nosotros de manera salvifica, y esta también nos es dada por gracia;
excluyendo la posibilidad de que nuestras obras puedan contribuir (Efesios
2:8-9, Romanos 3:28).

SOLA GRATIA: La salvacion es un don de Dios. Por tanto, es algo que el
pecador recibe de forma inmerecida basada en los méritos de Cristo
alcanzados durante su vida, muerte y resurreccion (Efesios 2:8).

SOLUS CHRISTUS: La salvacion se encuentra solo en Cristo, excluyendo
asi todo otro camino para llegar a Dios (Hechos 4:12), el Cristo de las
escrituras debe ser el Objeto de nuestra Fe (1 corintios 15:3-4).

SOLI DEO GLORIA: El proposito de la salvacion que recibimos es
glorificar a Dios; poner de manifiesto las excelencias o virtudes de su
caracter (Efesios 1:4-6; 1 Pedro 2:9).

LAS DOCTRINAS DE LA GRACIA

DEPRAVACION TOTAL: El hombre (debido a la Caida y después de
ella) es un ser totalmente depravado o corrupto; es incapaz de hacer nada
para lograr su propia salvacion, todo lo que hace esta manchado de pecado
y lo Unico que puede cambiarlo es el poder del E.S. a traves de la predicacion
de la palabra de Dios (Hageo 2:11-14, Efesios 2:2-3, Rom. 3:10, Rom, 8:5,
| Corintios 2:14, Isaias 64: 5-7, Génesis 8:21, 1 Corintios 2:14).

ELECCION INCONDICIONAL: Dios, desde la eternidad, escogio
incondicionalmente para salvacion a algunos de entre la masa de hombres
pecadores. Hizo esto no porque previo que creerian al evangelio cuando les
fuera ofrecido, sino por su propio amor y el propoésito de glorificarse a si
mismo en la salvacion de aquellos a quienes escogio libre e
incondicionalmente. Y para este fin ha puesto también el medio necesario
que es la predicacion del evangelio requiriendo de nosotros el evangelismo.
(Rom. 8:28-32, Deut. 7:7, 2 Tes. 2:13, Ef. 1:4, Ez. 36:22-32, 1 Pe. 2: 9, Jn.
15:16, 1 Jn. 4:19, Ef. 1:3-5).

164



EXPIACION LIMITADA: Cristo, al sacrificarse en la cruz, cargd con los
pecados de aquellos a quienes Dios habia escogido incondicionalmente para
vida eterna y, de hecho, asegurando asi la salvacion de aquellos por quienes
murid. Por lo tanto, su expiacion se limita a ellos. Esto asegura que nuestra
labor evangelistica tendra éxito, pues la palabra nunca vuelve vacia cuanto
sabiendo que es Dios quien cambia los corazones y no nuestros humanos
esfuerzos. (Juan 10:11-30, Hebreos 2:17-18, Juan 8:37-44, Juan 1:12-13,
Mateo 26:28, Juan 17:20, Romanos 8:33).

GRACIA IRRESISTIBLE: La gracia de Dios es irresistible para los
escogidos (aquellos por quienes murié Cristo), y el proposito de eleccion de
Dios y los beneficios de la obra salvadora de Cristo les sera aplicada
eficazmente por el Espiritu Santo de modo que sean regenerados y crean el
evangelio. Es pues un deseo consiente manifestado en fe y arrepentimiento.
Esto manifiesta que no solo sera irresistible para el que Sefior toca, en tanto
la salvacion sino que también lo sera por toda su vida. (Juan 6:37, 64-65,
Ezequiel 36:22-32).

PERSEVERANCIA DE LOS SANTOS: Los que Dios ha escogido, por
quienes murio Cristo, que han sido regenerados por el Espiritu Santo, seran
preservados por el poder de Dios, perseveraran en la fe en santidad hasta el
fin y seran salvos. Esto no significa que no puedan pecar sino que no se
gozaran en el pecar sino mas bien tendran terrible dolor por fallar a su Dios
y vendran en arrepentimiento. (Filipenses 1:6, Filipenses 1:29, Lucas 8: 15,
Jeremias 31: 31-34, Hebreos 8:6; 10; 12, Juan 10:27-29).

EL PRINCIPIO REGULADOR

Reconocemos que solo la palabra de Dios tiene autoridad sobre nuestras
vidas y no nosotros mismos, cuanto mas en su casa que es la iglesia (el
conjunto de santos unidos consiente y ordenadamente para Adorar a Dios).
El principio regulador de la adoracion limita los elementos de adoracion
publicaa la predicacion, lectura de la Palabra, la cena del Sefior, el bautismo,
la participacion de los miembros para edificacion del cuerpo, la oracion y el
canto de Salmos, himnos, y canticos espirituales. Dios en su palabra nos da
a conocer sus atributos para amarlo y temerlo reverentemente, sus 10
mandamientos como marco general de cGmo movernos en este mundo y el
fruto del E.S. para sefnalarnos con que actitud debemos movernos en este
mundo, estas son también bases del P.R. (Col. 3:16, Mateo 18:20,
Gen.28:16-19, | Tim.3: 15, Mat.15:3,8-9; 2Rey.16: 10-18, La Biblia
condena explicitamente toda adoracion que no es mandada por Dios.
Lev.10:1-3; Deut.17:3; 4:2; 12:29-32; Jos.1:7; 23:6-8; Mat.15:13; Col.2:20-
23)

165



EL CESACIONISMO

Reconocemos que la Biblia es la autoridad Gltima de toda informacién y que
ella es la revelacion final de Dios. Las Escrituras, vistas en su totalidad,
ensefian que el Espiritu, segun su soberania, prefirio enmarcar su actividad
y estructurarla segun los padrones revelados (La biblia, 66 libros). Esos
padrones, y no otras “revelaciones”, deben ser el enfoque y modelo de las
expectativas de la iglesia hoy. Entendemos que los dones de revelacion
autoritativa e imperativa encarnados en los 6rganos de revelacion (Visiones,
audiciones, extasis, apostolado, profeta, lenguas y traductor de lenguas) —
tan prominentes en la vida de la iglesia del primer siglo — desaparecieron de
la vida de la iglesia cuando se completd el canon escrito. Por tanto los dones
de confirmacion de la revelacion, como el don de Sanidad y de hacer
milagros también han cesado, no estamos sefialando que Dios no sane o ya
no haga cosas portentosas o tan dificiles que nosotros automaticamente
exclamamos jmilagro!. Sino que, en cuanto a la sanidad, afirmamos que
Dios puede sanar por medio de la oracion de su pueblo y que no esta limitado
a una persona “portadora del don” y en cuanto a los Milagros que fueron
eventos super naturales para confirmar el mensaje, asi mismo han cesado
los dones de soporte de estos dones de confirmacion (don de fe, don de
oracion y etc.). Asi mismo cualquier tipo de “guia” externa no es atribuible
a estos dones ni se les puede atribuir Autoridad ni imperiosidad a la vida del
creyente sino que siendo posibles por la providencia divina son dignas de
reflexion. Una vez finalizada la compilacion de la biblia acabo la necesidad
de dichos dones, quedando los dones de edificacion. Es manifiesto pues
nuestro amor a la palabra de Dios y nuestra responsabilidad de su estudio.
(Hebreos 1:1-2, 1 corintios 13: 8-12, EFESIOS 2:20, Judas 3, 1 Corintios
15:8, Santiago 5:13--> Lenguas para los incrédulos JUDIOS no a los
creyentes: 1 Cor. 14: 21-25)%.

CREDO-BAUTISMO e INMERSION.

Credobautismo
1. Cuando el Nuevo Testamento describe lo que representa el bautismo,
describe la vida nueva en Cristo. Leamos esos versos de Romanos 6 que
acabo de mencionar. Somos resucitados a una nueva vida, se dice. El
supuesto es que la persona que esta siendo bautizada ha sido cambiada. Ha
sido regenerada.

2. Cuando el Nuevo Testamento pone en paralelo el bautismo y la
circuncision, hace un paralelo del bautismo no con el viejo pacto de la
circuncisién de la carne, sino con la circuncision del corazén. A modo de
contexto, es util recordar que a través del Antiguo Testamento, Dios le

2 https://www.the-highway.com/charismatic index.html
166



https://www.the-highway.com/charismatic_index.html

recuerda periodicamente a su pueblo que en lo que él esta mas interesado no
es en la circuncision de la carne, sino la circuncision del corazon. Miremos
cuidadosamente Colosenses 2 para ver donde esta el paralelo: 11 En él
también fuisteis circuncidados con circuncision no hecha a mano, al echar
de vosotros el cuerpo pecaminoso carnal, en la circuncision de Cristo; 12
sepultados con él en el bautismo, en el cual fuisteis también resucitados con
él, mediante la fe en el poder de Dios que le levanté de los muertos. Cuando
alguien dice "en ausencia de cualquier ensefianza en sentido contrario,
debemos seguir considerando los bebés que no hayan sido salvos ain como
miembros de la alianza.” Pero Colosenses 2 es bastante claro que ensena lo
contrario, ¢no es asi? La continuidad no es entre la circuncision y el
bautismo, sino entre la circuncision del corazon y el bautismo. Es entre la fe
salvadora y el bautismo; entre el Sello del E.S. en el corazén del creyente y
la sefnal del Bautismo.

3. No existen claros ejemplos de bautismo infantil en el Nuevo
Testamento. De hecho, las referencias al bautismo hablan de conversion.
Asi, Pedro en Hechos 2 que ya he mencionado, habla de "arrepentimiento”
y ser bautizado. Afirmamos, como él dice, que esta promesa es para sus
hijos: ellos pueden arrepentirse y ser bautizados, sin ningin problema. Pero
no ser bautizados, sin arrepentirse. Y, como se lee mas adelante, la promesa
no es solo para nuestros hijos. Es "para sus hijos y todos los que estan lejos,
para todos cuanto el Sefior nuestro Dios llama a si mismo." Tenemos que
pensar en nuestros hijos en la misma categoria de todos los que estan lejos,
con el deseo de que el Sefior nuestro Dios debe llamar a si mismo. El Unico
ejemplo de bautismo en el Nuevo Testamento que no describe los
destinatarios del bautismo al oir la Palabra o creer es Lidia en Hechos 16. Y
como mujer, que viaja siendo comerciante fuera de casa, es la menos
probable de haber tenido nifios pequefios con ella.

4.  No existen referencias conocidas a bautismo infantil en la iglesia
temprana, aunque hay muchas referencias al bautismo de los adultos. La
primera referencia que vemos que el bautismo infantil es con Tertuliano
alrededor AD200 que es en realidad un argumento en contra de esta practica.
La primera defensa del bautismo de nifios que tenemos no es hasta Cipriano
alrededor de AD250 y que estaba discutiendo por ello si era salvifico o no.
No es el argumento para el bautismo de nifios gue oimos hoy. Uno esperaria
gue si el bautismo infantil estaba muy extendido y si no era universalmente
aceptado (que claramente no lo era), entonces encontraramos muchas
referencias a ello en los escritos de los lideres de la iglesia primitiva, pero
no es asi.

167



Inmersion

¢Es esencial la inmersion? Algunos hermanos argumentan que el modo es
irrelevante. Y a veces hacen comentarios poco serios como “hacen todo un
drama por una mera cantidad de agua”. Mas si entendemos el valor de los
sacramentos, que el bautismo es un simbolo o una ilustracion establecida
por el Sefor, entonces el modo en que se lleve a cabo obviamente es de gran
importancia y aunque la Formula y la Fe del bautizado tienen primacia, no
nos atrevemos a desmerecer cada detalle de lo que el Sefior ha ordenado.

Veamos algunas citas historicas sobre el significado de la palabra bautizar,
su uso en la historia y lo que simboliza:

Witsius declara: “No se puede negar que el significado natural de la palabra
Bamtew y Bamtlewv es sumergir, zambullir” (The Economy of the Covenants
[La administracion de los pactos], Libro 1V, cap. 16, § 13).

Calvino afirma: “La palabra bautizar significa sumergir, y la Iglesia
primitiva observaba el rito de la inmersion” (Institucion de la religion
Cristiana libro IV, cap. xv, 19).

Beza observa: “Cristo nos ordend que fuésemos bautizados; esta palabra
quiere decir con toda seguridad inmersion” (Epistola Il. ad Thom. Tilium,
(apud Spanhem. Dub. Evang, pars iii. Dub. 24.) Annotat. en Marc. vii. 4.
Hechos xix. 3; Mat. iii. 11.)

Epistola A Bernabé: “Bienaventurados los que, poniendo su esperanza en
la cruz, han bajado a las aguas”. El otro afirma: “Descendemos a las aguas
[...] y salimos de ellas [...] con un temor reverencial en nuestros corazones,
y con esperanza por medio de Jesus” (Epistola, cap. 11).

La Enciclopedia catolica en linea dice: “La forma mas antigua usualmente
empleada fue sin duda la inmersién. Esta no solo es evidente a partir de las
escrituras de los Padres y los primeros ritos tanto de las Iglesias Latinas y
Orientales, sino que también puede observarse en las Epistolas de San Pablo,
quien habla del bautismo como un bafno (Efesios, v, 26; Rom., vi, 4; Tit.,
iii,5). En la Iglesia Latina, la inmersion parece haber prevalecido hasta el
siglo doce. Después de ese tiempo se encuentra en algunos lugares tan tarde
como el siglo dieciséis”.

G.J. Vossius observa: “Que los apdstoles sumergian a los que bautizaban
no ofrece la menor duda [...], y que la Iglesia primitiva siguid su ejemplo
queda claramente probado por los innumerables testimonios patristicos” (De
Baptismo Disputationes, disp. 1, 8 6)

30 http://ec.aciprensa.com/wiki/Bautismo?fbclid=IwAR2 aFcAIBImiWY9amv3JwdOYuylQ-
exmbEJch8nPwrcl-UvUsYbg3Vfc4U#Materia v Forma del Sacramento
168



http://ec.aciprensa.com/wiki/Bautismo?fbclid=IwAR2_aFcAIBJmiWY9amv3JwdOYuy1Q-exmbEJch8nPwrcl-UvUsYbq3Vfc4U#Materia_y_Forma_del_Sacramento
http://ec.aciprensa.com/wiki/Bautismo?fbclid=IwAR2_aFcAIBJmiWY9amv3JwdOYuy1Q-exmbEJch8nPwrcl-UvUsYbq3Vfc4U#Materia_y_Forma_del_Sacramento

Cirilo de Jerusalén, en el ano 374 d. C., observa: “Después de estas cosas,
se nos conducia al santo estanque del divino bautismo, asi como Cristo fue
llevado de la cruz al sepulcro. A cada uno se le preguntaba si creia, etc. Tras
la confesion salvifica cada cual descendia tres veces a las aguas y volvia a
subir; y esa agua de salvacion era una sepultura para todos”. En otro pasaje,
para mostrar como “el Espiritu bautiza toda el alma” basandose en el relato
del bautismo espiritual de los primeros discipulos en Hechos 2:1-4, se
refiere al modo de bautismo en agua, como analogia: “Porque asi como el
gue se sumerge en las aguas y es bautizado se ve rodeado por todas partes
por el agua, asi también fueron bautizados completamente por el Espiritu
Santo. ‘Llen6 toda la casa donde estaban sentados’ [Hechos 2:2], porque la
casa se convirtio en el recipiente del agua espiritual, y, al estar los discipulos
sentados dentro de ella, toda la casa se llen6. De este modo, fueron
enteramente bautizados; su alma y su cuerpo fueron revestidos con una
vestidura divina y salvifica”. En otro pasaje, de nuevo: “Hasta Simén el
mago vino al lavatorio bautismal; fue bautizado, pero no recibio
iluminacidn. Su cuerpo se sumergio en agua, pero no dejé que el Espiritu
iluminara su corazon. Su cuerpo se zambullé en el estanque y volvio a salir,

pero su alma no fue sepultada con Cristo, ni tampoco resucitd con EI”2
(Catechesis 20, § 4,y 17, § 14; Introduccion, § 2).

Gregorio Nacianceno, en el afio 360 d. C., declara: “Somos sepultados con
Cristo por el bautismo para que podamos también resucitar con El;
descendemos con El para poder ser levantados con El; ascendemos con El
para poder ser glorificados con EI” (Oratio en Stennett, J.: An Answer to
Mr. David Russen’s Book [Respuesta al libro del Sr. David Russen]).

Peter Masters comenta: Las palabras de Juan 3:23 deberian alertarnos
acerca de comentarios informales sobre la cantidad de agua: “Juan bautizaba
también en Enon, junto a Salim, porque habia alli muchas aguas [...]”. El
gran Juan Calvino, aun sin ser bautista, estaba bastante seguro de que este
pasaje hacia referencia a la inmersion. Escribid: “De estas palabras se puede
inferir que el bautismo fue administrado por Juan y Cristo sumergiendo el
cuerpo en el agua [...]. Aqui podemos percibir como el bautismo se
administraba [...] pues sumergian todo el cuerpo en agua™!.

Tertuliano, en el ano 204 d. C., afirma: “Porque se establece la ley del
bautismo, y se prescribe su forma: ‘Id, y haced discipulos a todas las
naciones, bautizandolos en el nombre...’. Uni0 la fe a la necesidad del
bautismo; por consiguiente, desde ese tiempo, todos los que creyeron fueron
sumergidos”. Y afiade: “La persona que se va a bautizar, con gran sencillez
[...] es conducida al agua y, mientras se pronuncian unas pocas palabras, se
la sumerge”. De nuevo, cuando habla del vano afan por ser bautizado en el

31 https://www.studylight.org/commentaries/cal/john-3.html
169



https://www.studylight.org/commentaries/cal/john-3.html

Jordan, dice: “No hay ninguna diferencia entre lavarse en el mar o en un
estangue, en un rio o en una fuente, en un lago o0 en un canal; tampoco existe
ninguna diferencia entre aquellos a quienes Juan sumergié en el Jordan y
aquellos a los que Pedro zambull6 en el Tiber” (De Baptismo, caps. 2, 4, 7
y 13; Veéase también De Corona Militis, cap. I).

La mayoria de las citas han sido tomadas de “La Guia biblica del bautismo”
por Richard Pengilly, se le recomienda leer también “El paido bautismo
Examinado” por Abraham Booth, “EL BAUTISMO lo que representa y su
proposito” de Peter Masters, “El Bautismo: Una Sepultura®?” de C.H.
Spurgeon y “La amenaza del bautismo3®”

ura

v Soli Deo Gloria

Este material fue compilado por la Iglesia Bautista Reformada “Sola Scriptura”
TIf: 014580037/985152535/964644495. Jr. Los Cuarzos 1879 — Urb. Inca Manco
Cépac — Dist. San juan de Lurigancho
Lima-Peru

32 http://www.spurgeon.com.mx/sermon1627.html
33https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-
baptism/?fbclid=lwAR280RiJNeppotp5iHUT AbvACtpOPWGEAYE6003JhK50QUazZ540RNZNMY
blo

170


http://www.spurgeon.com.mx/sermon1627.html
https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMYblo
https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMYblo
https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMYblo

171



172



173



174



175



176



177



