
1 
 

La confesión Bautista de 

fe de Londres de 1689 
Preparada por los  

Ancianos y hermanos  
De  

Muchas congregaciones de 

cristianos  
(Bautizados por profesión de fe)  

En Londres y el resto de Inglaterra. 
“Con el corazón se cree para justicia, pero con la boca se 

confiesa para salvación” (Romanos 10:10). 

 

Con  

El Catecismo Bautista  
Que es  

Una Breve Instrucción  
en  

Los Principios de la Religión Cristiana. 
“Escudriñad las Escrituras” (Juan 5:39). 

“Estas son las cosas que ciertamente son 

creídas entre nosotros” 

 



2 
 

 

 

 

INDICE GENERAL  

PROLOGO GENERAL…………………………………………..3 

1. LA CONFESIÓN BAUTISTA ……………………………..4 

 Índice…………………………………………………...5 

 Introducción general a la importancia de credos y 

confesiones de fe…………………………………….....6 

 Historia de la Confesión ……………………………...15 

 Prologo Original………………………………...…….22 

 Cuerpo doctrinal de la confesión……………………..26 

 Declaración final de los firmantes de la confesión…...67 

2. EL CATECISMO BAUTISTA. …………………………...70 

 Índice………………………………………………….71 

 Introducción al uso de los catecismos………………...73 

 Historia del catecismo………………………………...82  

 Prologo Original………………………………………85 

 Cuerpo catequético……………………………………86 

3. APÉNDICES: ……………………………………………104 

 Una defensa del credo-bautismo(apéndice original)…...104 

 Una breve explicación de nuestro Congregacionalismo.116 

 Cómo observar el día del Señor………..…....…………135 

 Los tres pactos de Dios………………………………...142 

 Credos católicos………………………………………..161 

 5 principios Bautistas……………...…………………...164 

 

 

 



3 
 

Prologo 
Se ha hecho un esfuerzo para reunir en las siguientes páginas los dos 

documentos doctrinales más importantes y básicos de los Bautistas 

Particulares. El material estaba a mano para completar el volumen, con 

excepción del catecismo que tuvo que ser traducido por un hermano de la 

congregación “Sola Scriptura” (Lima-Perú), la traducción usada para la 

confesión es la de la editorial peregrino que es una fiel traducción de la 

confesión inglesa.  

Hay otros documentos doctrinales importantes para un delineamiento más 

profundo de las doctrinas bautistas particulares que no se han añadido en 

este libro debido a la intención propia del tal. Dichos escritos son: La 

confesión de 10 puntos de Jhon Spilbury, la primera confesión bautista de 

1646, el apéndice de la primera confesión bautista de 1646 por benjamín 

Coxe, “Un catecismo Ortodoxo” que es una revisión del catecismo de 

Heidelberg hecho por Hércules Collins y “Un discurso de los pactos que 

Dios hizo con los hombres ante la ley” por Nehemías Coxe.  

Sin embargo este volumen presenta todo el material mínimo necesario para 

familiarizarnos con la posición doctrinal de los Bautistas Reformados y con 

suplementos que nos ayudaran a comprender su importancia, su uso y su 

historicidad. 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

La confesión bautista de 

fe de Londres de 1689 
 

preparada por los 

  

Ancianos y hermanos  
 

de  

 

Muchas congregaciones de 

cristianos 
(bautizados por profesión de fe)  

 

En Londres y el resto de 

Inglaterra. 
 

“Con el corazón se cree para justicia, pero con la boca se 

confiesa para salvación” (Romanos 10:10). 

 

Impresa en el año 1677 



5 
 

ÍNDICE DE LA CONFESIÓN  

 Introducción General 

 Historia de la Confesión 

 Al juicioso e imparcial 

lector. 

 1. De las Santas Escrituras 

 2. De Dios y de la Santa 

Trinidad 

 3. Del decreto de Dios 

 4. De la creación 

 5. De la divina providencia 

 6. De la Caída del hombre, del 

pecado y su castigo 

 7. Del pacto de Dios 

 8. De Cristo el Mediador 

 9. Del libre albedrío 

10. Del llamamiento eficaz 

11. De la justificación 

12. De la adopción 

13. De la santificación 

14. De la fe salvadora 

15. Del arrepentimiento para 

vida y salvación 

16. De las buenas obras 

17. De la perseverancia de 

los santos 

18. De la seguridad de la 

gracia y de la salvación 

19. De la ley de Dios 

20. Del evangelio y del 

alcance de su gracia 

21. De la libertad cristiana y 

de la libertad de conciencia 

22. De la adoración religiosa 

y del día de reposo 

23. De los juramentos y 

votos lícitos 

24. De las autoridades civiles 

25. Del matrimonio 

26. De la Iglesia 

27. De la comunión de los 

santos 

28. Del bautismo y la Cena 

del Señor 

29. Del bautismo 

30. De la Cena del Señor 

31. Del estado del hombre 

después de la muerte y de la 

resurrección de los muertos 

32. Del Juicio Final 

 Declaración final de los 

firmantes de la confesión

 



6 
 

Introducción General a la Importancia de 

Credos y Confesiones1 
¿Por qué debería mi iglesia o su iglesia mantener una confesión de fe? 

Con demasiada frecuencia se asumen las respuestas a las preguntas más 

importantes. No debemos simplemente asumir que es bueno mantener 

una confesión de fe, debemos estar convencidos a la luz de la palabra de 

Dios y en el mejor uso de nuestra razón para dar cada paso con firmeza 

al suscribirnos, mantener o rechazar una confesión.  

Objeciones Regulares 

Muchos cristianos el día hoy reaccionan en contra de credos, catecismos y 

confesiones. ¡Ellos asocian esto con formalismo o Roma! Sin tomarse el 

tiempo de analizar el concepto de lo que están rechazando, cayendo en el 

juego farisaico de tener celo pero no ciencia. Y rechazan a todos aquellos 

que ostentan un credo, catecismo o confesión. ¡Que terrible actuar por 

simples prejuicios a cerca de los credos! 

James Bannerman identifica las dos objeciones más serias respecto a las 

confesiones:  

 En primer lugar, los estándares subordinados han sido objetados, como 

composiciones al margen de la única y suprema autoridad de la 

Escritura como la regla de fe, militando en contra de la absoluta 

suficiencia y perfección del volumen sagrado. 

 En segundo lugar, los estándares subordinados, han sido objetados, 

como una presunción de autoridad por parte de la iglesia sobre quienes 

no pertenecen a ella, y de imposición de restricciones ilegítimas sobre 

la libertad cristiana de sus miembros. 

Pero ¿Hacer estas objeciones tiene alguna legitimidad? Solo si… 

 Si las confesiones impugnaran la única supremacía y suficiencia de la 

Escritura. 

 Si éstas infringieron la libertad de los cristianos en Cristo. 

Solo entonces, los credos, catecismos y confesiones podrían ser malos. 

Ciertamente, la Biblia enseña acerca de la libertad de los cristianos en 

Cristo (1 Pe 5:3; 1 Cor 7:22-23) y ciertamente, la Biblia enseña la única 

supremacía y suficiencia de las Escrituras (2 Tim 3:14-17). 

Combinaré mi respuesta a las objeciones generales que Bannerman 

identificó en tres puntos. 

                                                           
1 Todo este material ha sido tomado de la primera parte del manual sobre la CBL 1689 del Seminario 

Bautista Confesional del Ecuador (SCBE) pero ha sido resumido y parafraseado en muchas partes, 

así como se le ha incluido algunas reflexiones que no eran parte del material.  



7 
 

I. Las Confesiones de fe no infringen la única autoridad de la Biblia, ni 

la Libertad Cristiana 

La Escritura debe mantenerse siendo la única norma de fe y de vida. En esto, 

estoy de acuerdo con el objetor. El objetor propone: Si la iglesia adopta 

una confesión de fe y la impone a sus miembros, entonces la Biblia ya no 

será la única autoridad. Esto suena plausible. 

La respuesta involucra una distinción crucial. ¿Qué queremos decir cuando 

llamamos a las Escrituras nuestra única autoridad? Pues nos referimos a 

que es nuestra única autoridad divina. No nos referimos a negar toda 

autoridad humana. La misma escritura enseña la legitimidad de la 

autoridad humana en la familia (Ef. 6:1-4), el estado (Rom 13:1-7) y la 

iglesia (Heb 13:17). 

Las Confesiones son expresiones de la autoridad que Dios ha dado 

oficialmente a la iglesia para enseñar la Palabra de Dios (Mt. 18:17; 1 

Tim. 3:15). Éstas son promulgadas por una autoridad humana legítima. 

Sólo donde la autoridad divina se atribuye a los credos y las tradiciones 

de la iglesia, se infringe la única autoridad de la Escritura. 

La distinción entre la autoridad divina y la autoridad humana, también 

muestra porqué los credos no infringen la libertad cristiana. 

¿Las reglas de la familia, el estado o la iglesia infringen la libertad Cristiana? 

No, adecuadamente ejercidas, cada uno tiene sus propias reglas y leyes 

que no están literalmente contenidas en la Escritura (pero si dentro de los 

parámetros de la Escritura) y la libertad cristiana no es infringida. 

Por otra parte, la suscripción a un credo es y debe ser voluntaria. Unirse a 

una iglesia y suscribirse a su confesión debe ser voluntario, la iglesia debe 

enseñar lo que dice esta confesión y cada miembro analizándolo a la luz 

de la escritura puede optar por aceptarla o no. En nuestro país es 

voluntario, esto es, no recibe una sanción civil por no suscribirse a cierta 

confesión de fe (como lo pudo haber sido en antaño). La queja que los 

credos infringen nuestra libertad personal es también, por esta razón, 

infundada. 

Además, la Confesión de fe de Bautista enseña a cerca de la libertad de 

conciencia (Cap 21:2) y de la autoridad autoritativa, final y superior de 

la Escritura (Cap. 1:10) 

II. Las confesiones no menoscaban la suficiente autoridad de la 

Escritura. 

La Objeción: Las confesiones, ¿no impugnan la suficiencia de la Escritura? 

En otras palabras, las confesiones ¿no son una negación de la perfección 

de la Escritura? La Admisión: ¡Creemos en la suficiencia de la Escritura 

como se indica en nuestra propia confesión! (cap. 1: 6a) 

Según 2 Tim 3:15-17, que es un pasaje clave a cerca de la suficiencia de la 

Escritura, priva a los pastores o cristianos de poner el mensaje de la 

Escritura en sus propias palabras? La predicación, enseñanza u oración 



8 
 

sin utilizar las palabras exactas de la Escritura en un orden consecutivo, 

¿Constituye una negación a la suficiencia de la Escritura? Por supuesto 

que no, esto destila la Escritura. No añadimos las naranjas dentro del vaso 

cuando preparamos jugo de naranja. Incluso, nosotros no impugnamos la 

suficiencia de la Escritura cuando predicamos, enseñamos o confesamos 

de ellas en nuestras propias palabras. La suficiencia de la Escritura es Su 

suficiencia como un recurso dado por Dios al hombre, para predicar, 

enseñar, cantar, orar y confesar. 

III. Rechazar todas las confesiones es “auto-contradecirse” y “auto-

refutarse”. 

El Anti-confesionalismo es auto-contradictorio y algunas veces hipócrita, 

¿por qué? Porque Aquellos quienes rechazan los credos, en realidad sí 

tienen credos. El que dice: “No credos, solo Escritura”, tiene un credo. 

Toma a la persona que dice “No credos, solo Cristo”… ¿Cuál es la primera 

pregunta que podríamos hacer a esta persona? ¿Qué (quién es) entiende 

por Cristo? ¡Y en el momento que responda estará dando su credo! 

Un anti-confesionalista puede pensar que podría afirmar: “Yo no tengo 

credos en lo absoluto” ¡Pero el rechazo a tener un credo, es ya en sí mismo 

un credo! 

Berkhof señala:  

Toda iglesia tiene sus dogmas. Incluso, las iglesias que constantemente 

los censuran, en efecto, los tienen. Cuando ellos dicen que quieren una 

cristiandad sin dogmas, ellos están declarando un dogma, a través de 

dicha afirmación.  

Beneficios de una confesión de Fe 

I. Para un rápido reconocimiento del error. 

Los errores y herejías han demandado la formulación de credos en la iglesia.  

La herejía a menudo pretende creer en Cristo y la Escritura.  Por lo tanto, 

requerir creer en Cristo y la escritura ha sido insuficiente para distinguir 

la verdad del error.  

El periodo apostólico de la iglesia confirma esto. La formulación de credos 

comienza en el propio Nuevo Testamento. Las profecías del NT indican 

que surgirían herejías satánicas -Cristianismo Falsificado- (1 Jn 4:1f; 2 

Jn 7; 2 Tim. 3:1-9). Esto requiere que tales herejías sean claramente 

expuestas. (2 Tim 1:13-14; Tit 1:9). Por lo tanto, el NT registra el 

comienzo de la formulación de credos en respuesta a la herejía. En varios 

pasajes la revelación temprana es reafirmada en un sentido premeditado 

para reprender la herejía.  

1) El Gnosticismo distinguió entre la materia (carne) y el espíritu celestial 

de Cristo.  La confesión temprana del evangelio es que Jesús es el 

Cristo, el Hijo de Dios e hijo del Hombre. (1Jn4:2-2Jn7) 



9 
 

2) El error judaizante que la circuncisión es necesaria para la salvación, 

también es reprendido. El concilio de Jerusalén afirma con más 

claridad que los gentiles no necesitan ser circuncidados (Hechos 15). 

¡La iglesia no se construye sobre Cristo y la circuncisión, sino solo en 

Cristo!  Pedro dijo en Hechos 15:11 “ Antes creemos que por la gracia 

del Señor Jesús seremos salvos, de igual modo que ellos..”  

3) El NT contiene credos germinales.  El “Un Dios, una fe, un bautismo” 

de Ef. 4:4-6 es un credo germinal.  El tipo de resúmenes doctrinales 

los cuales componen credos y confesiones se pueden ver en las 

“palabras fieles” o las “declaraciones de confianza” de las epístolas 

pastorales. Cf. 1 Tim 1:15; 3:1; 4:9; 2 Tim 2:11; Tit 3:8. 

Este ataque herético no cesó con el cierre del NT, ni cesó el deber de la 

iglesia de confesar la verdad en contra del error.  

 La herejía arriana condujo a la iglesia a clarificar la deidad de Cristo y 

la trinidad. Los arrianos reclaman creer a su manera en cada versículo 

de la Biblia citado en contra de ellos. Los Nicenos utilizan términos 

no biblicos (trinitas; homoousias) para refutar y excluir a los arrianos.  

 El apolinarismo y otras herejías obligaron a la iglesia a aclarar la 

doctrina de la persona de Cristo en el Credo de Calcedonia. Él fue el 

único sin pecado, engendrado del Padre antes de todas las edades, con 

dos naturalezas distintas.  Esta “Unión Hipostática” no es una frase 

bíblica, pero encarna las ideas bíblicas. . 

 La herejía romana fue resistida por los credos de la Reforma, que 

enseñan las doctrinas de sola Escritura, sola gracia, sólo Cristo, sola fe 

y Solo a Dios la Gloria. 

Una confesión ayuda a mantener la pureza de la iglesia y de su membresía. 

(2 Cor 6:14). Sin una confesión  no hay un estándar bajo el cual “llamar 

a cuentas” a creencias o enseñanzas erradas. Una iglesia sin una 

confesión estará en apuros para excluir el error o a un falso maestro 

astuto.  

II. Para fomentar nuestra unidad espiritual y comunión cristiana.  

La unidad de la iglesia es de suma importancia en el NT (Ef. 4:1-15; Fil. 

1:27). La unidad de la iglesia requiere una confesión porque los acuerdos 

doctrinales son cruciales para la unidad (1 Cor 1:10; 1 Tim 6:3-6). En 

profundidad, la unidad spiritual en la iglesia, requiere que haya unidad en 

la verdad.  A la vez, esto requiere que la iglesia esté de acuerdo con cuál 

es la verdad. Tal acuerdo requiere que la iglesia mantenga y adopte 

confesiones de fe.  

El compañerismo Cristiano es construido sobre el conocimiento (2 Juan).  

La comunión es limitada hasta que estemos realmente convencidos de que 

una persona o iglesia es genuinamente cristiana. Las sospechas destruyen 

la comunión (Jos 22:10-34)! 



10 
 

Esto no deja lugar para negarse a dar prueba que somos discípulos a otros 

cristianos (2 Cor 3:1). Dada la naturaleza sutil y engañosa de la herejía, 

la vindicación del ministerio de la iglesia requiere una confesión de fe. 

Como diría Nehemías Coxe: “No puede haber paz evangélica sin verdad ni 

comunión de los santos sin un acuerdo en los principios fundamentales 

de la religión cristiana2". 

Responsabilidades del uso de una Confesión 

I. Suscribirse correctamente a la Confesión3.  

La suscripción confesional emplea tres términos principales en su 

nomenclatura: absoluta/estricta, completa/total y suelta/parcial.  

La suscripción absoluta/estricta indica que se cree fielmente que cada 

palabra de la confesión es verdadera en el sentido que ella expresa (toda 

ella) lo que creemos sin posibilidad de disentir en la aplicación de alguna 

palabra, frase o aplicación de la confesión (evidentemente los primeros 

bautistas tenían una suscripción estricta, pues ellos fueron los redactores).   

La suscripción suelta/parcial indica que solo se toman algunos párrafos o 

parámetros de la confesión sin necesidad de tomarla en su conjunto, por 

ejemplo podría decirse que tenemos una suscripción suelta a la confesión 

de Westminster (presbiteriana) pues solo tomamos algunos de sus 

capítulos y párrafos como doctrinalmente sanos y así etc.; mas esto no 

nos gana el apelativo de presbiterianos pues no creemos en su cuerpo 

completo de doctrinas.   

La suscripción completa/total es la que los Bautistas Particulares 

(Bautistas Reformados  o Bautistas Puritanos) han adoptado (la posición 

media). Solo la suscripción total o completa tienen valor “nominal", esto 

es, derecho a identificarse con alguna tradición y portar el nombre de 

dicho grupo. 

Tengamos en cuenta algunas cosas que la suscripción completa no significa.  

En primer lugar, no insiste en que todas las enseñanzas de la Confesión 

son de igual importancia para la unidad de todos los miembros de la 

iglesia, con otras iglesias o miembros de otras iglesias (así como no todas 

las enseñanzas de la Biblia son de igual importancia, no todas son el 

fundamento salvador). El subscriptor completo reconoce que algunas 

doctrinas son más fundamentales que otras, de acuerdo con el ejemplo 

bíblico. Positivamente, el suscriptor completo cree que al profesar que la 

Confesión es su confesión, él está suscribiendo a todas las doctrinas en la 

confesión. Todos forman parte del sistema de doctrina.  

                                                           
2 Vindiciae Veritatis, vi, del prefacio no enumerado. - Citado por Sam Renihan en "De la Sombra a 

la Sustancia" pg. 180. 
3 La sección I y II es tomada casi en su totalidad de “¿Qué es la "suscripción completa"?  por el Dr. 

James M. Renihan”, aunque con modificaciones, parafraseo y ampliaciones. Puede consultar el 

original aquí: http://www.arbca.com/arbca-constitution (en el apéndice 1)  

http://www.arbca.com/arbca-constitution


11 
 

En segundo lugar, la suscripción completa no requiere la adopción de cada 

palabra de la Confesión (Pues puede creer que hay palabras más 

adecuadas). Pero cree positivamente todas las doctrinas (conceptos) o 

enseñanzas de la Confesión.  Es posible que un individuo, una iglesia o 

una asociación sean cautelosos con respecto al lenguaje utilizado para 

expresar una doctrina específica sin negar la doctrina que la redacción 

busca definir. La suscripción completa adopta honestamente todas las 

doctrinas expresadas en la formulación confesional.  

Ahora, ¿por qué no cambiar, entonces, esas partes de la confesión en las 

cuales no estoy de acuerdo? O ¿por qué no escribir una nueva?, estas 

cosas son posibles y no son reprochables. Puedes muy bien escribir una 

nueva confesión para tu Iglesia, o basarte en la confesión bautista para 

hacer una nueva para eliminar alguna doctrina o solo para cambiar alguna 

fraseología. Pero debes recordar algunas cosas:  

1. La Confesión Bautista 1689 es un documento histórico y sistemático, 

como tal debe permanecer sin cambios. Este nos conecta con la 

reforma e históricamente nos ganaría el apelativo de reformados.  

2. Ya vimos que algunas disensiones en sus aplicaciones, sin que afecten 

en la doctrina, son posibles y aceptables.  

3. Si varias algún párrafo o sentencia, ya no podrías llamarte un “Bautista 

Reformado” y debieras usar algún otro nombre.  

4. Si tuvieras algún añadido que hacer, o señalar alguna disensión (según 

como hemos señalado anteriormente), muy bien puedes añadir 

apéndices a ella donde especifiques, aumentes o disientas, señalándolo 

como una particularidad de tu congregación.  

En todo aspecto el modificar la confesión es innecesario o hay mejores 

opciones (los apéndices particulares) para ello. 

II. ¿La suscripción completa implica una uniformidad de bloque?  

Bueno, la respuesta es que no, tomemos como ejemplo a los Bautistas 

Particulares, aún en los tiempos del desarrollo de su confesión tenían 

diferencias pero eran diferencias que no afectaban al desarrollo de 

ejercicio en la piedad y la coherencia doctrinal. 

Cuestiones como la escatología, siempre y cuando estén sujetas a las bases 

escriturales presentadas en la confesión, la salvación de los infantes, el 

lapso de tiempo de cada día de la creación o la persona del Anticristo.  

En cuanto a la salvación de los infantes es un tema de mucha prudencia por 

lo dificultoso del carácter humano, más cuando la confesión dice algo al 

respecto debemos entenderlo como un aplicativo de lo que enseña todo 

ese capítulo respecto a la salvación en general. De Igual manera con la 

persona del Anticristo. Pero en la cuestión de los primeros días debemos 

admitir (así como en la cuestión de los últimos días, escatología) que es 

necesaria la paciencia y confesar que es conforme a lo que dice la 



12 
 

escritura y que es necesario estudiarla para entender más correctamente 

lo que dicen.  

Más no se puede renunciar a la sustancia doctrinal de ningún capitulo o 

párrafo de la confesión sin renunciar a ser un Bautista Particular.   

III. La enseñanza constante de la confesión y otros símbolos de la 

confesión adoptada. 

Si nos suscribimos completamente a una confesión debemos entonces 

procurar su estudio en la congregación, no solo para fomentar la 

conciencia de quienes somos sino también para nutrir al pueblo de Dios 

en doctrinas esenciales y prácticas de nuestra fe cristiana. 

Si nos suscribirnos a la 2CFBL1689, no solo tenemos a esta confesión como 

medio de instrucción sino también a la Primera Confesión de Fe Bautista 

1646 con su respectivo apéndice, también el Catecismo Bautista llamado 

también Catecismo de Keach y al valiosísimo Catecismo Ortodoxo que 

es una revisión del Catecismo de Heidelberg modificado por Hércules 

Collins. Todos estos son materiales valiosos y de necesaria enseñanza en 

la congregación. 

Si nos suscribimos a esta hermosa tradición bautista, estaremos en la 

obligación de recurrir primariamente a la bibliografía subyacente a estos 

documentos a fin de entenderlos correctamente en sus declaraciones y 

exegesis, sin necesidad de estar de acuerdo con todo lo que algún material 

subyacente señale. No todos los textos citados son meros textos prueba 

por obviedad sino que muchos de ellos tienen toda una exegesis detrás de 

ellos y nos llevan a comentarios bíblicos puritanos y hasta a los padres de 

la Iglesia.  

Algunos de esos materiales son los siguientes:  

o Truth's Victory Over Error: A Commentary on the Westminster 

Confession of Faith 

o Matthew Poole's Commentary 

o Annotations on the Pentateuch, or the Five Books of Moses, The 

Psalms of David, And, the Song of Solomon by Henry Ainsworth. 

o The Marrow of Theology: William Ames (hay en Español) 

o A scriptural exposition of the baptist catechism: Benjamin 

Beddome. Una obra posterior pero oficial. 

o Las tres obras de Thomas Watson que son una exposición del 

catecismo menor de la Westminster, aunque esta es una obra 

posterior aporta mucho en la Teología que manejaban los bautistas 

del siglo XVI, va recomendada por Spurgeon.  

o Dictionary of Latin and Greek Theological Terms: Drawn 

Principally from Protestant Scholastic Theology by Richard Müller 

(Un trabajo moderno bastante utíl) 



13 
 

Así no solo se trasmitirá nuestra historia y se nutrirá las almas de la iglesia 

sino que también con honestidad los asistentes podrán juzgarnos y 

permanecer o irse conscientemente de nuestras congregaciones 

favoreciendo esto a la pureza de la iglesia.  

IV. Conclusión.  

En conclusión, hermanos, seamos hombres de palabra cuando nos 

suscribimos a una Confesión. Para usar los términos de Pablo, 

recordemos que lo hacemos a los ojos de Dios y de nuestro Rey 

Jesucristo. Para usar las palabras de nuestros hermanos del siglo XVII, 

"poseamos y adoptemos solemnemente". No se diga nunca de nosotros 

que jugamos al hipócrita en los asuntos más importantes de la vida: las 

doctrinas contenidas en la Sagrada Escritura, “la menor de las cuales es 

más valiosa que nuestras vidas”.  

Tomemos estas cosas que son "Seguras y Ciertamente creídas entre 

nosotros" y asegurémonos de que eso es exactamente lo que son: Seguras 

y Ciertamente creídas entre nosotros. Nadie debe reprocharnos por ser 

sinceros y honestos. Debemos mantener nuestra Confesión con humildad, 

reconociendo que no es la Biblia, y es sólo un estándar subordinado. Pero 

la adoptamos en su totalidad porque estamos convencidos, en la medida 

de nuestras posibilidades, de que refleja las enseñanzas de la Biblia. Que 

Dios sea honrado en nuestra verdadera aceptación de este gran y viejo 

documento. Ahora diremos algunas cosas de por qué su iglesia debería 

adoptar la 1689. 

¿POR QUÉ SU IGLESIA DEBERÍA ADOPTAR LA CONFESIÓN 

BAUTISTA DE 1689? 

Permítame concluir dando las razones por las cuales las iglesias locales 

deberían adoptar la Confesión de Fe Bautista de 1689. Las iglesias 

deberían adoptar la confesión de 1698, porque: 

1) Esta no vela (disipa, oculta, ni disimula)  las importantes diferencias 

doctrinales. El deseo de algunos por tener menos especificidad en las 

confesiones, vela  (disipa, oculta, disimula) importantes diferencias 

entre ellos y el resto de iglesias, y muy generalmente entre ellos y lo 

que su propia iglesia local cree en su conjunto. Aunque los que no 

están de acuerdo con ella puede que no estén ocultando 

deliberadamente estas diferencias. 

2) Es un depósito (repositorio) de las grandes doctrinas de la ortodoxia 

cristiana, en relación con las Escrituras, la Trinidad, y la persona de 

Cristo. 

3) Sus distintivos son bíblicos. Su enfoque Cristiano ortodoxo e histórico 

respecto a Dios, la trinidad, Cristo y la escatología altamente credales 

y universales. Su Perspectiva reformada de los decretos divinos, la 

salvación, los sacramentos y la ley y el evangelio son finos, certeros y 



14 
 

exquisitamente escolásticos. Su perspectiva puritana de la adoración, 

la libertad cristiana y la libertad de conciencia son bíblicas. Y por 

último, su enfoque bautista respecto a los pactos divinos, la 

eclesiología y el bautismo son profunda y sustancialmente bíblicos y 

Cristocentricos. 

4) Esta identifican los verdaderos orígenes históricos de la mayoría de 

los bautistas. La mayoría de los bautistas descienden de las raíces de 

los bautistas particulares. Existen importantes diferencias históricas 

entre los Anabautistas, Bautistas Generales y Bautistas Particulares. 

5) Esta provee un adecuado estándar para los líderes de la iglesia y 

miembros maduros aptos para enseñar, así como una maravillosa 

herramienta para la instrucción. La confesión de 1689, provee un rico 

tesoro de verdad delante de los nuevos miembros, como una meta para 

su madurez cristiana. 

 

 

 

 

 

  

 



15 
 

Historia de la Confesión Bautista de fe 

16894 
En Inglaterra, durante la década de 1630 y de 1640, surgieron de la Iglesia 

Anglicana grupos separatistas llamados puritanos de los cuales algunos 

se volvieron presbiterianos, otros congregacionalistas y otros bautistas. 

Sus primeros años de existencia se caracterizaron por repetidos ciclos de 

persecución por parte del Parlamento y la religión oficial del país. El 

infausto Código de Clarendon fue adoptado en la década de 1660 para 

aplastar todo disenso de la religión oficial del estado. Los períodos de 

rigurosa aplicación y los intervalos de relajamiento de estas leyes 

coercitivas angustiaban a presbiterianos, congregacionalistas y bautistas 

por igual. 

Los presbiterianos y congregacionalistas no sufrieron menos que los 

bautistas bajo este acoso. Su frente unido en un acuerdo doctrinal fue una 

de las razones principales de su relativo éxito al resistir la tiranía 

gubernamental. Todos los presbiterianos se mantuvieron fieles a la 

Confesión de Westminster de 1647. Los congregacionalistas adoptaron 

prácticamente los mismos artículos de fe en la Declaración de Savoy de 

1658. Tiempo después harían lo mismo los Bautistas particulares (en 

1677), que aunque teniendo desde antes su propia confesión (1644) 

prefirieron procurar mostrar la mayor unidad con sus hermanos y 

aprovechar lo bíblica y hermosamente estructurado de estas nuevas y 

sanas confesiones.    

A continuación daremos un breve relato histórico de los principales 

documentos que usaron los Bautistas particulares tanto para su vida como 

para la edición final de la Confesión de fe de Londres de 1689. 

La Primera Confesión de Fe de Londres de 1644 

Los bautistas estaban preocupados de demostrar a todos que sus 

convicciones doctrinales habían sido, desde el principio, ortodoxas y 

también en gran medida idéntica a las convicciones de los puritanos que 

les rodeaban. Con el fin de hacer esto, buscaron los mejores medios 

disponibles por medio de los cuales se pueda demostrar que sus opiniones 

estaban de hecho estrechamente alineadas con las convicciones de las 

otras iglesias alrededor de ellos. Lo hicieron mediante la emisión de una 

confesión de fe. Esta Primera Confesión de Londres de 1644, publicada 

antes de la Confesión de Westminster, dependía en gran medida de los 

documentos más antiguos, lo cuales eran bien conocidos. Era su 

propósito el demostrar que no tenían ideas salvajes ni nuevas, sino que 

                                                           
4 Este es un resumen recopilatorio de diversos materiales como: La introducción a la Confesión 

bautista 1689 de Chapel Library; “Nuestra Historia” por el Pastor Eduardo Flores, “Confesando la fe 

en 1644 y 1689” por el Pastor James Renihan.  



16 
 

compartía las mismas perspectivas teológicas básicas de las mejores 

iglesias y ministros que les rodeaban. Probablemente la mejor y más 

detallada confesión disponible para ellos era la Confesión Verdadera de 

1596, un documento que había sido emitido por hombres de la estatura 

del famoso comentarista de los libros de Moisés, Henry Ainsworth. 

Alrededor del 50% de su confesión fue tomada directamente de este 

documento más antiguo. Además, se basaron en gran medida en un libro 

llamado La Médula Teológica, escrito por un famoso e importante 

puritano, William Ames. Reunieron este material de las fuentes 

disponibles para ellos, para un propósito específico: demostrar que tenían 

mucho en común con las iglesias y ministros que les rodeaban. Sí, tenían 

algunas diferencias, pero sólo eran menores y no centrales. No eran 

fanáticos de ojos desorbitados decididos a derrocar a la sociedad, como 

se decía de ellos. Al contrario, eran cristianos reformados, que buscan 

promover los principios en los que la reforma había sido construida y 

llevarlos a su conclusión lógica. 

Así es como debemos entender la aparición de la Primera Confesión de 

Londres en 1644. Era una herramienta de esclarecimiento para decir: 

"Oigan, somos realmente como ustedes en casi todos los sentidos. No 

somos como los anabaptistas de Munster. Somos como ustedes. Dennos 

un descanso. Acéptennos por lo que somos. No nos rechacen sólo porque 

alguien más, en otro momento y en otro lugar, hizo algunas cosas 

realmente malas. Nosotros los rechazamos también. No somos 

anabaptistas. Somos cristianos reformados".  

La Suscripción a la Confesión no era una sutileza, era una proclamación 

sobria, seria y pública de que eran cristianos ortodoxos y que estaban 

dispuestos a defender con la palabra lo que creían. 

Una revisión a la 1ra CBF de 1644, publicada en 1646 

¿Funcionó la confesión de fe de 1644 como prueba de sinceridad y 

ortodoxia? Bueno, al parecer si, pues encontramos que sus oponentes ahora 

comenzaron a notar que estaban allí. Había varios hombres que parece que 

se autoproclamaron una especie de "cazadores de herejes," los cuales 

escribieron acerca de la confesión, que fue publicada por los bautistas. El 

primero que debemos mencionar fue un hombre llamado Thomas Edwards. 

En 1646, publicó en tres partes separadas, una obra titulada “Gangrena, ó 

Catálogo y descubrimiento de muchos de los Errores, Herejías, Blasfemias 

y prácticas perniciosas de los sectarios de este tiempo, ventilados y que 

actuaron en Inglaterra en estos últimos cuatro años”. En la página 106 de 

la primera parte de Gangrena, Edwards menciona la confesión de 1644, pero 

no encuentra ninguna falta en ella, admitiendo que sus declaraciones son 

como los de "las iglesias reformadas", pero calificó de "fraude y falacia" la 

intención de ocultar lo que según él era la verdad de las doctrinas bautistas. 

Por lo menos la Confesión era ortodoxa. Cuando Stephen Marshall, 



17 
 

miembro de la Asamblea de Westminster, atacó a los bautistas en 1645, John 

Tombes (que era un credo-bautista) le respondió señalando esta confesión 

como un medio de establecer la ortodoxia de Bautistas Particulares. 

El Dr. Featly fue por un tiempo breve miembro de la Asamblea de 

Westminster y un autoproclamado cazador de herejes. Dijo esto de la 

Confesión de 1644: 

Si damos crédito a esta confesión y al Prefacio de la misma, los que de entre 

nosotros son marcados con ese título [es decir, Anabautista], no son ni 

herejes, ni cismáticos, sino cristianos misericordiosos: sobre quien, a 

través de sugerencias falsas, la mano de la autoridad cayó pesada, 

mientras que la Jerarquía sigue de pie: no enseñan el libre albedrío; ni 

el caer de la gracia como los Arminianos, ni niegan el pecado original 

como los Pelagianos, ni rechazan el Magistrado como los Jesuitas, ni 

sostienen la pluralidad de esposas con los Polígamos, ni la comunidad 

de bienes como los Apostolici, ni van desnudos como los Adamitas, 

mucho menos creen la mortalidad del alma con los Epicurios y los 

Psicofanistas: y para este fin han publicado esta confesión de fe, suscrito 

por dieciséis personas, en el nombre de siete Iglesias en Londres. 

Las palabras de Featley son muy interesantes. Él entendió exactamente lo 

que los bautistas quisieron hacer al publicar su confesión: una manifestación 

sincera de lo que creían. Por supuesto Featley no les creyó, diciendo que:  

"cubren un poco de veneno de ratas en una gran cantidad de azúcar, de 

manera que no se lo pueda notar, porque, entre los cincuenta y tres 

artículos de su confesión, no hay más de seis, que pueden pasar como 

una construcción justa: y en esos seis, ninguna de las posiciones más 

viles y odiosas, de las que esta secta está rociada, se expresa".  

Pero el punto importante es este. A primera vista, uno de los más fervientes 

cazadores de herejes reconoció que las palabras que usaron eran 

ortodoxas. Featley hizo seis críticas específicas de la Confesión: 

1. Que los bautistas en el artículo 31 parecen dar a entender que el derecho 

a las posesiones terrenales se funda en la gracia, no la naturaleza;  

2. Que el artículo 38 habla en contra del sostenimiento de los ministros por 

parte del Estado;  

3., 4. y 5. Todos los asuntos sobre el bautismo del creyente;  

6. Que los bautistas permiten que hombres no ordenados prediquen. 

Los bautistas en respuesta a Featley le hicieron una revisión a su confesión 

en 1646. La segunda edición de la Confesión, de hecho, la que está 

comúnmente disponible para nosotros hoy en día, es una versión revisada 

en respuesta a las restricciones de Daniel Featley, y es la versión estándar 

de la llamada primera confesión bautista. Los bautistas hicieron un 

cambio en su modo de expresarse para que fuera más aceptable para los 

paidobautistas que estaban a su alrededor. No se estaban 

comprometiendo sino que simplemente estaban llevando a cabo su 



18 
 

propósito original usando un lenguaje más “amable” sin cambiar la 

sustancia. Querían que estos hombres reconocieran su ortodoxia, y 

entendieron que la única manera de hacerlo con éxito era reconsiderando 

algunas de sus expresiones. Siempre debemos recordar esto. La Primera 

Confesión de Londres de 1644 fue un intento de eliminar la amenaza de 

persecución que sufrían y ganar la aceptación teológica de los 

paidobautistas, y la segunda edición de 1646 fue un intento aún mayor. 

Esto sirvió muy bien a su propósito, aunque algunos pensaban que era 

una cortina de humo para más doctrinas nefastas. Esto colocó a los 

bautistas dentro de la corriente de la teología reformada a mediados de la 

Inglaterra del siglo 17. 

La Confesión de Westminster (1647) 

Mientras la Guerra Civil en Inglaterra entre el Parlamento puritano y el rey 

(1642-1649) estaba en pleno auge, se hicieron cambios en la Iglesia 

Anglicana. En 1643, el Parlamento abolió la forma episcopal de gobierno 

eclesiástico, con sus parroquias y obispos jerárquicos. También pidió una 

nueva estructura. Ésta sería formulada por una asamblea de ciento 

veintiún clérigos (los “teólogos”) y treinta laicos: 10 miembros de la 

Cámara de los Lores y 20 miembros de la Cámara de los Comunes. Esta 

“Asamblea Westminster de Teólogos” se reunió en la histórica abadía de 

Westminster (contigua al Parlamento) en Londres, de la cual la 

declaración deriva su nombre. 

Declaración de Savoy (1658) 

Muchos cristianos evangélicos conservadores consideraban que la 

Confesión de Westminster era una afirmación correcta de la fe según las 

Escrituras, pero no coincidían con las afirmaciones sobre el gobierno de 

la iglesia y el bautismo. Éstos formaron dos grupos: los 

congregacionalistas y los bautistas. 

El 29 de septiembre de 1658 se reunieron en el Palacio Savoy en Londres, 

en una asamblea de líderes congregacionalistas. Thomas Goodwin y John 

Owen fueron los líderes en un comité de seis divinos designados para 

hacer una confesión. Los escritores fueron influenciados por la 

Plataforma de Cambridge (1648), que fue la declaración del gobierno de 

la iglesia producida por las iglesias congregacionales en Nueva 

Inglaterra.  El sínodo adoptó una “Declaración de fe y orden, observados 

y practicados en las iglesias congregacionalistas.” Basada mayormente 

en la Confesión de Westminster, la Declaración de Savoy incluía una 

sección sobre “La institución de iglesias y el orden establecido en ellas 

por Jesucristo”. Defendía la forma congregacional para el gobierno de la 

iglesia. 

 

 



19 
 

Segunda Confesión Bautista de Fe de Londres de 1677/89  

Los que consideraban que las Escrituras enseñan el bautismo del creyente 

también necesitaban una declaración de fe clara para identificarse y para 

defenderse de las herejías que pudieran atacarlos desde afuera y desde 

adentro (ver la controversia de Thomas Collier). A éstos los conocían 

como “bautistas”. Sintiéndose sustancialmente unidos con el sufrimiento 

de los presbiterianos y los congregacionalistas bajo la misma injusticia 

cruel, los bautistas se reunieron para publicar su armonía sustancial con 

ellos en cuestiones de doctrina. 

El 26 de agosto de 1677, esta nota se escribió en la Iglesia Petty France: "Se 

acordó que una Confesión de fe, con su respectivo Apéndice habiendo 

sido leída y considerada por los hermanos: Debe ser publicada", y se 

adoptó esta Confesión de Westminster, modificada para adecuarla a las 

opiniones de la iglesia y sus ordenanzas por parte de los Bautistas. Se 

dice que el trabajo de adaptación fue realizado por William Collins, 

pastor de Petty France en Londres. Fue publicado anónimamente, pero se 

dice que fue "presentado por los ancianos y hermanos de muchas 

congregaciones de cristianos (bautizados en la profesión de su fe) en 

Londres y el país". Esta confesión estaba en acuerdo con la confesión de 

1644/46. Hay frases llamativas y otras reminiscencias de la Confesión 

anterior pero tiene mayores profundizaciones y toca más temas. Para 

empezar, esto es mucho más completo y profundo como también es 

distinta en su forma. Nuevos temas son tratados, e. g., las Escrituras, el 

sábado, el matrimonio, etc., el calvinismo es mucho más pronunciado en 

algunos aspectos, la visión de la iglesia es más clara. La influencia 

controladora en estos grandes cambios fue, sin duda, la Confesión de 

Westminster, la creciente estabilidad y regularidad de las iglesias 

Bautistas, y el creciente deseo de armonía con otros protestantes. 

La libre publicación de la 2da. CBL en 1689 

Después del Acta de Tolerancia, en 1689, los Bautistas Calvinistas de 

Inglaterra y Gales celebraron su primera Asamblea General en Londres. 

Guillermo y María fueron proclamados rey y reina de Inglaterra el 13 de 

febrero de 1689, y el Acta de Tolerancia se convirtió en la ley de la tierra 

el 24 de mayo. El 22 de julio de 1689, William Kiffin, Hanserd Knollys, 

John Harris, George Barrett, Benjamin Keach, Edward Man y Richard 

Adams enviaron una carta circular a todas las iglesias calvinistas 

bautistas de Inglaterra y Gales, invitándolos a enviar de cada iglesia dos 

mensajeros, uno de los cuales debería ser el ministro, a una reunión que 

se celebrará en Londres a partir del 3 de septiembre, para considerar el 

bajo estado de las iglesias, y especialmente para idear los medios para 

levantar un ministerio más numeroso y mejor equipado. La respuesta fue 

gratificante. Los mensajeros de ciento siete iglesias en Inglaterra y Gales 

se reunieron en Londres el 3 de septiembre y continuaron en sesión hasta 



20 
 

el 12 de septiembre. Entre las muchas cosas importantes hechas por esta 

primera Asamblea estaba la aprobación de esta Confesión. 

La Segunda Confesión Bautista de Fe de Londres de 1677/89, junto con su 

predecesora la de 1644/46, son quizás los dos Confesiones bautistas más 

influyentes. En muchos sentidos, la más reciente Confesión eclipsa a la 

primera en importancia, para 1689 la Primera Confesión de Londres 

había escaseado casi completamente, tanto fue así que uno de los 

suscriptores principales de la Segunda Confesión declaró que él no había 

visto nunca antes el primer documento. Fue este último documento el que 

rápidamente se convirtió en la norma de la Ortodoxia Bautista Calvinista 

en Inglaterra, América del Norte, y en la actualidad, en muchas partes del 

mundo.  

En Conclusión 

Esta Confesión, influyente como es, tal vez puede ser mejor entendida a la 

luz de sus antecedentes históricos y teológicos. No apareció como salida 

de la nada, o del producto de una explosión repentina de la visión 

teológica por parte de uno o varios autores, sino de la tradición de la 

buena elaboración de una Confesión, que depende en gran medida de las 

declaraciones de anteriores Confesiones Reformadas. Una mirada rápida 

demostrará que está basada en gran medida, en el mayor documento 

puritano, la Confesión de Westminster de 1647(toman 6 párrafos de 

manera directa). Una inspección más cercana revelará que está aún más 

íntimamente relacionada con la revisión de la CFW hecha por John Owen 

y otros en 1658, popularmente conocida como la Declaración y 

Plataforma Política de Savoy (toman de manera directa 146 párrafos). En 

casi todos los casos los editores de la Confesión Bautista siguen las 

revisiones de los editores de la de Savoy cuando difieren del documento 

de Westminster. Además, los Bautistas hacen uso ocasional de la 

fraseología de la Primera Confesión de Londres (toman 8 párrafos). 

Cuando todo este material se contabiliza, hay muy poco que justificar que 

es nuevo y original a la Confesión de 1677/89. 

Una de las razones del crecimiento de las congregaciones bautistas eran las 

características particulares del movimiento. Los bautistas no reconocían 

los sacramentos como los reconocían los anglicanos y los católicos 

romanos aunque si los reconocían como medios de gracia como los 

calvinistas. Creían en dos ordenanzas: la Cena del Señor y el bautismo de 

los que profesaban ser creyentes y tenían una teología pactual más 

consistente con la palabra. Los bautistas preferían ser bautizados por 

inmersión. En el gobierno eclesiástico bautista, la congregación tenía 

completa autoridad. Podía llamar a su pastor y despedirlo. No había 

obispos ni superintendentes en la estructura bautista. Ningún grupo tenía 

poder gubernamental sobre otras congregaciones individuales. 



21 
 

En resumen, las interpretaciones de fe cristiana evangélica tal como las 

proclaman las Escrituras fueron presentadas en la Confesión de 

Westminster en 1647. Se realizaron actualizaciones 1) para el gobierno 

eclesiástico congregacional en la Declaración de Savoy en 1658 y 2) para 

el bautismo del creyente y la teología pactual en la Confesión de Londres 

de 1677. 

El mensaje principal de la Confesión de Westminster fue nuevamente 

preservada en la Confesión de fe de Londres de 1689, que incorporó las 

revisiones menores tanto de la Declaración de Savoy y la primera 

Confesión de Londres. La presente Confesión Bautista Fe de 1689 ha 

pasado la prueba del tiempo y ha llegado a ser una de las afirmaciones 

más importantes de la fe evangélica en la historia de la iglesia. Es 

utilizada en la actualidad por miles de congregaciones alrededor del 

mundo.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

AL 

Juicioso e imparcial 

LECTOR5 

 

I. Propósito 

Al cortés lector, 

Muchos años han pasado desde que muchos de nosotros (con otros cristianos 

sobrios, viviendo y caminando en el camino del Señor, el cual 

profesamos,) pensamos que es necesario publicar la Confesión de nuestra 

Fe, para la información y satisfacción de aquellos que no entendían 

completamente cuáles eran nuestros principios, o que oyeron los 

prejuicios contra nuestra doctrina, a causa de la manera extraña con que 

fue presentada por algunos hombres notorios, los cuales nos juzgaron 

muy impropiamente y, así, llevaron a otros a equívocos acerca de 

nosotros y nuestra fe: esa Confesión fue publicada primero en torno al 

año 1643, en nombre de siete Congregaciones entonces reunidas en 

Londres; desde aquel tiempo, muchas impresiones fueron dispersadas, y 

el objetivo por nosotros propuesto, en buena medida fue alcanzado, ya 

que muchos (incluyendo algunos de aquellos hombres eminentes, tanto 

en piedad como en instrucción) se dieron por satisfechos, pues 

entendieron que no éramos, de manera alguna, culpables de aquellas 

heterodoxias y errores fundamentales, de los cuales a menudo fuimos 

acusados, sin motivo u ocasión dada de nuestra parte. Y por el hecho de 

que nuestra Confesión no es más fácilmente encontrada; y también 

porque muchos otros desde aquella época abrazaron la misma verdad que 

en ella se encuentra; creemos necesario testimoniar juntos al mundo 

nuestra firme adhesión a aquellos principios saludables a través de la 

publicación de ésta que ahora está en sus manos.  

 Y porque nuestro método, y la manera de expresar nuestros sentimientos, 

en esta Confesión, es diferente de la antigua (aunque la esencia del asunto 

es la misma) diremos francamente la razón y la ocasión de ello. La 

realización de esta obra fue (no sólo para rendir cuentas a los cristianos 

que difieren de nosotros acerca del asunto del Bautismo, sino también) 

para el beneficio que de ella pueda surgir para cualesquiera que tengan 

consideración por nuestra labor, para su instrucción, y establecimiento en 

las grandes verdades del Evangelio; en el claro entendimiento, y firme fe, 

de que nuestra caminata con Dios, agradable y fructífera ante Él, de todas 

las maneras es lo que más nos preocupa. Por lo tanto, concluimos que es 

necesario expresarnos más completa y distintamente; y también utilizar 
                                                           
5 Tomando de: https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf  

https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf


23 
 

un método que sea más comprensible en lo que elaboramos para explicar 

nuestra fe.  

II. La Asamblea de Westminster 

En cuanto a esto, no encontrando ningún defecto en lo que fuera establecido 

por la asamblea [de Westminster*], y posteriormente por aquellos de 

convicción Congregacional, prontamente concordamos que sería mejor 

retener el mismo orden en la presente confesión. Además, observamos 

que los Congregacionales (por razones que parecen importantes tanto 

para ellos y para otros) han elegido no sólo expresar sus pensamientos en 

palabras similares a las de Westminster, en lo que se refiere a todos los 

artículos en que concuerdan, sino también hacerlo en su mayor parte sin 

ninguna variación de los términos. De igual manera concluimos que es 

mejor seguir el ejemplo de ellos y hacer uso de las mismas palabras en 

esos artículos (que son muchos) en los que nuestra fe y doctrina es la 

misma de la de ellos. Lo hicimos principalmente para manifestar nuestro 

consentimiento con ambos, en todos los puntos fundamentales de la 

Religión Cristiana, así como con muchos otros, cuyas confesiones 

ortodoxas han sido publicadas para el mundo; en nombre de los 

Protestantes en diversas naciones y ciudades: y también para convencer 

a muchos, que no tenemos intención de obstruir a la Religión con nuevas 

palabras, sino que estamos prestos a estar de acuerdo con estas sanas 

palabras, que con el consentimiento de las sagradas Escrituras, otros antes 

de nosotros; declarando a través de éste ante Dios, ángeles y hombres, 

nuestra amistosa concordancia con ellos, en las sanas doctrinas 

Protestantes, las cuales con tan clara evidencia de las Escrituras ellos han 

afirmado. De hecho, algunas cosas se han añadido en ciertos lugares, 

algunos términos omitidos, y algunos pocos modificados, pero esos 

cambios son de naturaleza tal que, debido a ellas no debe haber duda, ni 

ninguna acusación o sospechosa de herejía por parte de cualquiera de 

nuestros hermanos.  

III. Pequeñas Diferencias 

En lo que diferimos de los demás, nos hemos expresado con toda sinceridad 

y claridad, para que nadie nos acuse de ocultar secretamente en nuestro 

seno algo que deseamos que el mundo no conozca; así, esperamos haber 

observado las reglas de la modestia, y la humildad, para que nuestra 

libertad en cuanto a eso sea inofensiva incluso para aquellos cuyos 

sentimientos son diferentes a los nuestros. 

 También tuvimos el cuidado de fijar textos de la Escritura para confirmar 

cada punto de nuestra confesión; para esta empresa estudiamos con 

empeño para seleccionar los pasajes que son más claros y pertinentes para 

la prueba de lo que afirmamos: y nuestro sincero deseo es que todos en 



24 
 

cuyas manos este documento pueda llegar, sigan el ejemplo (nunca 

elogiado lo suficiente, de los nobles Bereanos, que examinaban las 

Escrituras diariamente, para saber si las cosas que les habían sido 

predicadas eran verdad o no, Hch 17:11). 

IV. Evitando la Contención Innecesaria 

Hay algo más que profesamos sinceramente, y deseamos ardientemente la 

credibilidad, a saber, que la disputa está muy alejada de nuestro diseño 

en todo lo que hemos hecho en este asunto: esperamos que la libertad de 

un ingenioso despliegue de nuestros principios, abriendo nuestros 

corazones a nuestros hermanos, con la base de la Escritura sobre las 

cuales nuestra fe y práctica se conducen, no sea por ninguno de ellos 

negado a nosotros, o quitado de nosotros. Nuestro deseo será totalmente 

realizado si obtenemos justicia al juzgar nuestros principios y práctica, 

de acuerdo con lo que ahora hemos publicado. El Señor (cuyos ojos son 

como llamas de fuego) sabe que esa es la doctrina en la que creemos 

firmemente, de todo nuestro corazón, y que nos empeñamos con 

sinceridad para conformar nuestras vidas a ellas.  

Es nuestro deseo que, dejando de lado todas las demás controversias, el 

caminar en humildad con Dios y la práctica del amor y la mansedumbre 

unos con otros sea el único cuidado y motivo de disputa entre todos los 

que son llamados por el nombre de nuestro bendito Redentor, para 

perfeccionar la santidad de los santos en el temor del Señor, cada uno 

empeñándose en conversaciones tales como conviene a los que viven en 

el Evangelio; y también promover vigorosamente en otros, según su lugar 

y capacidad, la práctica de la verdadera religión, inmaculada a los ojos 

de Dios nuestro Padre. Que en estos días de apostasía, podamos no 

desperdiciar nuestro aliento con acusaciones infructuosas acerca de las 

maldades de los demás; pero que cada uno de nosotros comience en casa, 

a reformar primero nuestros propios corazones y vida; y sólo entonces, 

nos apresuremos a hacer lo mismo donde quiera que tengamos 

influencia; para que si Dios así lo quiere, nadie se engañe al descansar, y 

confiar en alguna forma de piedad sin el poder de la misma y sin 

experimentar personalmente la eficacia de aquellas verdades que ellos 

mismos profesan.  

V. Adoración Familiar 

En verdad, la decadencia de la religión en nuestros días tiene una única 

causa, la cual no podemos dejar de observar atentamente, e instar con 

seriedad la reparación de la misma: el descuidar de la adoración a Dios 

por las familias, por aquellos que se comprometieron a honrarlo con sus 

acciones y conducta. Los padres no han enseñado a sus hijos en el camino 

en que deben andar cuando aún son jóvenes; ellos han descuidado el 



25 
 

mandamiento solemne que el Señor les ha dado, de catequizarlos, e 

instruirlos para que los años de la juventud de ellos sean templados por 

el conocimiento de la verdad de Dios como revelada en las 

Escrituras. Además, por cuanto ellos mismos han sido omitidos en la 

oración, y en otros deberes sagrados para con sus familias, y también por 

el mal ejemplo de sus conversaciones fútiles, [los hijos] ha aprendido, 

primero, a descuidar y, a continuación, a despreciar toda la piedad y la 

religión [cristiana]. Sabemos que eso no es excusa para la ceguera e 

impiedad de nadie, y ciertamente enfrentarán duro juicio [los que así 

proceden]; de hecho, ellos están muertos en sus propios pecados; pero 

¿no recaerá su sangre sobre aquellos bajo cuyo cuidado estaban, y que no 

los alertaron, sino que los guiaron por los caminos de la destrucción? ¿Y 

no se levantarán los cristianos del pasado para juzgarlos y condenarlos 

por la negligencia de esos deberes? Los hijos ha aprendido, primero, a 

descuidar y luego a despreciar toda la piedad y la religión cristiana.   

VI. Conclusión 

Concluimos con nuestra oración sincera: que el Dios de toda gracia derrame 

sobre nosotros Su Santo Espíritu, para que la confesión de la verdad sea 

acompañada de la sana doctrina, y práctica diligente de la misma por 

nosotros; a fin de que Su nombre sea glorificado en todas las cosas, por 

medio de Jesucristo nuestro Señor, Amén. 

 

 

“Este pequeño tomo no se presenta como una regla autoritativa ni como un 

código de fe, sino como una ayuda en casos de controversia, una 

confirmación en la fe y un medio para edificación en justicia. En él los 

miembros más jóvenes de nuestra iglesia tendrán un conjunto resumido de 

enseñanzas divinas, y por medio de pruebas bíblicas, estarán preparados 

para dar razón de la esperanza que hay en ellos. No se avergüence de su fe; 

recuerde que es el antiguo evangelio de los mártires, confesores, 

reformadores y santos. Sobre todo, es la verdad de Dios, contra la que las 

puertas del Infierno no pueden prevalecer. Deje que su vida adorne su fe, 

deje que su ejemplo adorne su credo. Sobre todo, viva en Cristo Jesús, y 

permanezca en él, no creyendo ninguna enseñanza que no haya sido 

manifiestamente aprobada por él y sea propia del Espíritu Santo. Aférrese 

a la Palabra de Dios que aquí es explicada para usted.”  

 — Charles Haddon Spurgeon (1834-1892)6 

 

                                                           
6 Tomado de: https://www.chapellibrary.org/files/archive/pdf-spanish/lbcos.pdf  

https://www.chapellibrary.org/files/archive/pdf-spanish/lbcos.pdf


26 
 

CAPÍTULO 1 

DE LAS SANTAS ESCRITURAS 

1. La Santa Escritura es la única regla suficiente, segura e infalible de todo 

conocimiento, fe y obediencia salvadores.1 Aunque la luz de la naturaleza y 

las obras de la creación y de la providencia manifiestan de tal manera la 

bondad, sabiduría y poder de Dios que dejan a los hombres sin excusa2, no 

son, sin embargo, suficientes para dar aquel conocimiento de Dios y de su 

voluntad que es necesario para la salvación.3 Por tanto, agradó al Señor, en 

distintas épocas y de diversas maneras, revelarse a sí mismo y declarar su 

voluntad a su Iglesia;4 y posteriormente, para conservar y propagar mejor la 

verdad y para un establecimiento y consuelo más seguros de la Iglesia contra 

la corrupción de la carne y la malicia de Satanás y del mundo, le agradó 

poner por escrito esa revelación en su totalidad, lo cual hace a las Santas 

Escrituras muy necesarias,5 habiendo cesado ya aquellas maneras anteriores 

por las cuales Dios reveló su voluntad a su pueblo.6 

1 2 Ti. 3:15–17; Is. 8:20; Lc. 16:29, 31; Ef. 2:20 
2 Ro. 1:19–21, 32; Ro. 2:12a, 14, 15; Sal. 19:1–3 
3 Sal. 19:1–3 con vv. 7–11; Ro. 1:19–21; 2:12a, 14, 15 con 1:16, 17 y 3:21 
4 He. 1:1, 2a 
5 Pr. 22:19–21; Lc. 1:1–4; 2 P. 1:12–15; 3:1; Dt. 17:18 ss.; 31:9 ss., 19 ss.; 1 Co. 15:1; 2 Ts. 2:1, 2, 

15; 3:17; Ro. 1:8–15; Gá. 4:20; 6:11; 1 Ti. 3:14 ss.; Ap. 1:9, 19; 2:1, etc.; Ro. 15:4; 2 P. 1:19–21 
6 He. 1:1, 2a; Hch. 1:21, 22; 1 Co. 9:1; 15:7, 8; Ef. 2:20 

2. Bajo el nombre de la Santa Escritura, o la Palabra de Dios escrita, están 

ya contenidos todos los libros del Antiguo y Nuevo Testamento, que son 

estos: 

Antiguo Testamento     

Génesis – Éxodo – Levítico – Números - Deuteronomio Josué – Jueces – 

Rut - 1Samuel – 2Samuel - 1Reyes - 2Reyes - 1Crónicas - 2Crónicas – 

Esdras – Nehemías – Ester – Job – Salmos – Proverbios – Eclesiastés – 

Cantar de los Cantares – Isaías – Jeremías – Lamentaciones - Ezequiel – 

Daniel – Oseas – Joel – Amós – Abdías – Jonás – Miqueas – Nahúm – 

Habacuc – Sofonías – Hageo – Zacarías – Malaquías.  

Nuevo Testamento     

Mateo – Marcos – Lucas – Juan - Hechos de los Apóstoles – Romanos - 

1Corintios - 2Corintios – Gálatas – Efesios - Filipenses - Colosenses - 

1Tesalonicenses - 2Tesalonicenses - 1Timoteo - 2Timoteo – Tito – Filemón 

– Hebreos – Santiago - 1Pedro - 2Pedro - 1Juan - 2Juan - 3Juan – Judas - 

Apocalipsis 



27 
 

Todos ellos fueron dados por inspiración de Dios para ser la regla de fe 

y de vida.1 

1 2 Ti. 3:16 con 1 Ti. 5:17, 18; 2 P. 3:16 

3. Los libros comúnmente llamados Apócrifos, no siendo de inspiración 

divina, no forman parte del canon o regla de la Escritura y, por tanto, no 

tienen autoridad para la Iglesia de Dios, ni deben aceptarse ni usarse excepto 

de la misma manera que otros escritos humanos.1 

1 Lc. 24:27, 44; Ro. 3:2 

4. La autoridad de la Santa Escritura, por la que esta debe ser creída, no 

depende del testimonio de ningún hombre o iglesia,1 sino enteramente de 

Dios (quien es la verdad misma), el autor de ella; por tanto, debe ser recibida 

porque es la Palabra de Dios.2 

1 Lc. 16:27–31; Gá. 1:8, 9; Ef. 2:20 
2 2 Ti. 3:15; Ro. 1:2; 3:2; Hch. 2:16; 4:25; Mt. 13:35; Ro. 9:17; Gá. 3:8; Ro. 15:4; 1 Co. 10:11; Mt. 

22:32; Lc. 16:17; Mt. 22:41 ss; Jn. 10:35; Gá. 3:16; Hch. 1:16; 2:24 ss; 13:34, 35; Jn. 19:34–36; 

19:24; Lc. 22:37; Mt. 26:54; Jn. 13:18; 2 Ti. 3:16; 2 P. 1:19–21; Mt. 5:17, 18; 4:1–11 

5. El testimonio de la Iglesia de Dios puede movernos e inducirnos a tener 

una alta y reverente estima por las Santas Escrituras;1 y el carácter celestial 

del contenido, la eficacia de la doctrina, la majestad del estilo, la armonía 

de todas las partes, el fin que se propone alcanzar en todo su conjunto (que 

es el de dar toda la gloria a Dios), la plena revelación que dan del único 

camino de salvación para el hombre, y muchas otras incomparables 

excelencias y plenas perfecciones de las mismas, son argumentos por los 

cuales dan abundante evidencia de ser la Palabra de Dios.2 A pesar de ello, 

sin embargo, nuestra plena persuasión y certeza de su verdad infalible y su 

autoridad divina provienen de la obra interna del Espíritu Santo, quien da 

testimonio en nuestros corazones por medio de la Palabra y con ella.3 

1 2 Ti. 3:14, 15 
2 Jer. 23:28, 29; Lc. 16:27–31; Jn. 6:63; 1 P. 1:23–25; He. 4:12, 13; Dt. 31:11–13; Jn. 20:31; Gá. 1:8, 

9; Mr. 16:15, 16 
3 Mt. 16:17; 1 Co. 2:14 ss.; Jn. 3:3; 1 Co. 2:4, 5; 1 Ts. 1:5, 6; 1 Jn. 2:20, 21 con v. 27 

6. Todo el consejo de Dios tocante a todas las cosas necesarias para su propia 

gloria, la salvación del hombre, la fe y la vida, está expresamente expuesto 

o necesariamente contenido en la Santa Escritura; a la cual nada, en ningún 

momento, ha de añadirse, ni por nueva revelación del Espíritu ni por las 

tradiciones de los hombres.1 

Sin embargo, reconocemos que la iluminación interna del Espíritu de 

Dios es necesaria para un entendimiento salvador de aquellas cosas que 

están reveladas en la Palabra,2 y que hay algunas circunstancias tocantes a 

la adoración de Dios y al gobierno de la Iglesia, comunes a las acciones y 

sociedades humanas, que han de determinarse conforme a la luz de la 



28 
 

naturaleza y de la prudencia cristiana, según las normas generales de la 

Palabra, que han de guardarse siempre.3 

1 2 Ti. 3:15–17; Dt. 4:2; Hch. 20:20, 27; Sal. 19:7; 119:6, 9, 104, 128 
2 Jn. 6:45; 1 Co. 2:9–14 
3 1 Co. 14:26, 40 

7. No todas las cosas contenidas en las Escrituras son igualmente claras en 

sí mismas1 ni son igualmente claras para todos;2 sin embargo, las cosas que 

necesariamente han de saberse, creerse y guardarse para salvación, se 

proponen y exponen tan claramente en uno u otro lugar de la Escritura que 

no solo los eruditos, sino los que no lo son, pueden adquirir un 

entendimiento suficiente de tales cosas por el uso adecuado de los medios 

ordinarios.3 

1 2 P. 3:16 
2 2 Ti. 3:15–17 
3 2 Ti. 3:14–17; Sal. 19:7–8; 119:105; 2 P. 1:19; Pr. 6:22, 23; Dt. 30:11–14 

8. El Antiguo Testamento en hebreo (que era el idioma nativo del pueblo de 

Dios antiguamente),1 y el Nuevo Testamento en griego (que en el tiempo en 

que fue escrito era el idioma más generalmente conocido entre las naciones), 

siendo inspirados inmediatamente por Dios y mantenidos puros a lo largo 

de todos los tiempos por su especial cuidado y providencia, son, por tanto, 

auténticos;2 de tal forma que, en toda controversia religiosa, la Iglesia debe 

apelar a ellos en última instancia.3 Pero debido a que estos idiomas 

originales no son conocidos por todo el pueblo de Dios, que tiene derecho a 

las Escrituras e interés en las mismas, y se le manda leerlas16 y escudriñarlas4 

en el temor de Dios, se sigue que han de traducirse a la lengua vulgar [es 

decir, común] de toda nación a la que sean llevadas,5 para que morando 

abundantemente la Palabra de Dios en todos, puedan adorarle de manera 

aceptable y para que, por la paciencia y consolación de las Escrituras, tengan 

esperanza.6 

1 Ro. 3:2 
2 Mt. 5:18 
3 Is. 8:20; Hch. 15:15; 2 Ti. 3:16, 17; Jn. 10:34–36 
4 Dt. 17:18–20; Pr. 2:1–5; 8:34; Jn. 5:39, 46 
5 1 Co. 14:6, 9, 11, 12, 24, 28 
6 Col. 3:16; Ro. 15:4 

9. La regla infalible de interpretación de la Escritura es la propia Escritura; 

y, por consiguiente, cuando surge una duda respecto al verdadero y pleno 

sentido de cualquier Escritura (que no es múltiple, sino único), éste se debe 

buscar por medio de otros pasajes que hablen con más claridad.1 

1 Is. 8:20; Jn. 10:34–36; Hch. 15:15, 16 

10. El juez supremo, por el que deben decidirse todas las controversias 

religiosas, y por el que deben examinarse todos los decretos de concilios, las 



29 
 

opiniones de autores antiguos, las doctrinas de hombres y espíritus 

particulares, y cuya sentencia debemos acatar, no puede ser otro sino la 

Santa Escritura entregada por el Espíritu. A dicha Escritura así entregada, 

se reduce nuestra fe en última instancia.1 

1 Mt. 22:29, 31, 32; Ef. 2:20; Hch. 28:23–25 

CAPÍTULO 2 

DE DIOS Y DE LA SANTA TRINIDAD 

1. El Señor nuestro Dios es un Dios único, vivo y verdadero;1 cuya 

subsistencia está en él mismo y es de él mismo, infinito en ser y perfección;2 

cuya esencia no puede ser comprendida por nadie sino por él mismo;3 es 

espíritu purísimo, invisible, sin cuerpo, miembros o pasiones, el único que 

tiene inmortalidad y que habita en luz inaccesible;4 es inmutable, inmenso, 

eterno, incomprensible, todopoderoso, infinito en todos los sentidos, 

santísimo, sapientísimo, libérrimo, absoluto;5 que hace todas las cosas según 

el consejo de su inmutable y justísima voluntad, para su propia gloria;6 es 

amantísimo, benigno, misericordioso, longánimo, abundante en bondad y 

verdad, que perdona la iniquidad, la transgresión y el pecado;7 galardonador 

de los que le buscan con diligencia, y, sobre todo, justísimo y terrible en sus 

juicios, que odia todo pecado y que de ninguna manera dará por inocente al 

culpable.8 

1 Dt. 6:4; Jer. 10:10; 1 Co. 8:4, 6; 1 Ts. 1:9 
2 Is. 48:12 
3 Ex. 3:14; Job 11:7, 8; 26:14; Sal. 145:3; Ro. 11:33, 34 
4 Jn. 4:24; 1 Ti. 1:17; Dt. 4:15, 16; Lc. 24:39; Hch. 14:11, 15; Stg. 5:17 
5 Mal. 3:6; Stg. 1:17; 1 R. 8:27; Jer. 23:23, 24; Sal. 90:2; 1 Ti. 1:17; Gn. 17:1; Ap. 4:8; Is. 6:3; Ro. 

16:27; Sal. 115:3; Ex. 3:14 
6 Ef. 1:11; Is. 46:10; Pr. 16:4; Ro. 11:36 
7 Ex. 34:6, 7; 1 Jn. 4:8 
8 He. 11:6; Neh. 9:32, 33; Sal. 5:5, 6; Nah. 1:2, 3; Ex. 34:7 

2. Teniendo Dios en sí mismo y por sí mismo toda vida, gloria, bondad y 

bienaventuranza, es todo suficiente en sí mismo y respecto a sí mismo, no 

teniendo necesidad de ninguna de las criaturas que él ha hecho, ni derivando 

ninguna gloria de ellas, sino que solamente manifiesta su propia gloria en 

ellas, por ellas, hacia ellas y sobre ellas;1 él es la única fuente de todo ser, 

de quien, por quien y para quien son todas las cosas, teniendo sobre todas 

las criaturas el más soberano dominio para hacer mediante ellas, para ellas 

y sobre ellas todo lo que le agrade;2 todas las cosas están desnudas y abiertas 

a sus ojos; su conocimiento es infinito, infalible e independiente de la 

criatura, de modo que para él no hay ninguna cosa contingente o incierta.3 

Es santísimo en todos sus consejos, en todas sus obras y en todos sus 

mandatos;4 a él se le debe, por parte de los ángeles y los hombres, toda 



30 
 

adoración, servicio u obediencia que como criaturas deben al Creador, y 

cualquier cosa adicional que a él le placiera demandar de ellos.5 

1 Jn. 5:26; Hch. 7:2; Sal. 148:13; 119:68; 1 Ti. 6:15; Job 22:2, 3; Hch. 17:24, 25 
2 Ap. 4:11; 1 Ti. 6:15; Ro. 11:34–36; Dn. 4:25, 34, 35 
3 He. 4:13; Ro. 11:33, 34; Sal. 147:5; Hch. 15:18; Ez. 11:5 
4 Sal. 145:17; Ro. 7:12 
5 Ap. 5:12–14 

3. En este Ser divino e infinito hay tres subsistencias, el Padre, el Verbo o 

Hijo y el Espíritu Santo,1 de una sustancia, poder y eternidad, teniendo cada 

uno toda la esencia divina, pero la esencia indivisa:2 el Padre no es de nadie, 

ni por generación ni por procesión; el Hijo es engendrado eternamente del 

Padre, y el Espíritu Santo procede del Padre y del Hijo;3 todos ellos son 

infinitos, sin principio y, por tanto, son un solo Dios, que no ha de ser 

dividido en naturaleza y ser, sino distinguido por varias propiedades 

relativas peculiares y relaciones personales; dicha doctrina de la Trinidad es 

el fundamento de toda nuestra comunión con Dios y nuestra consoladora 

dependencia de él. 

1 Mt. 3:16, 17; 28:19; 2 Co. 13:14 
2 Ex. 3:14; Jn. 14:11; 1 Co. 8:6 
3 Pr. 8:22–31; Jn. 1:1–3, 14, 18; 3:16; 10:36; 15:26; 16:28; He. 1:2; 1 Jn. 4:14; Gá. 4:4–6 

CAPÍTULO 3 

DEL DECRETO DE DIOS 

1. Dios, desde toda la eternidad, por el sapientísimo y santísimo consejo de 

su propia voluntad, ha decretado en sí mismo, libre e inalterablemente,1 

todas las cosas, todo lo que sucede;2 sin embargo, de tal manera que por ello 

Dios ni es autor del pecado ni tiene comunión con nadie en el mismo;3 ni se 

hace violencia a la voluntad de la criatura, ni se quita la libertad o 

contingencia de las causas secundarias, sino que más bien se las establece;4 

en lo cual se manifiesta su sabiduría en disponer todas las cosas, y su poder 

y fidelidad en efectuar su decreto.5 

1 Pr. 19:21; Is. 14:24–27; 46:10, 11; Sal. 115:3; 135:6; Ro. 9:19 
2 Dn. 4:34, 35; Ro. 8:28; 11:36; Ef. 1:11 
3 Gn. 18:25; Stg. 1:13; 1 Jn. 1:5 
4 Gn. 50:20; 2 S. 24:1; Is. 10:5–7; Mt. 17:12; Jn. 19:11; Hch. 2:23; 4:27, 28 
5 Nm. 23:19; Ef. 1:3–5 

2. Aunque Dios sabe todo lo que pudiera o puede pasar en todas las 

condiciones que se puedan suponer,1 sin embargo nada ha decretado porque 

lo previera como futuro o como aquello que había de suceder en dichas 

condiciones.2 

1 1 S. 23:11, 12; Mt. 11:21, 23; Hch. 15:18 
2 Is. 40:13, 14; Ro. 9:11–18; 11:34; 1 Co. 2:16 



31 
 

3. Por el decreto de Dios, para la manifestación de su gloria, algunos 

hombres y ángeles son predestinados, o preordinados, a vida eterna por 

medio de Jesucristo, para alabanza de la gloria de su gracia;1 a otros se les 

deja actuar en su pecado para su justa condenación, para alabanza de la 

gloria de su justicia.2 

1 1 Ti. 5:21; Mt. 25:34; Ef. 1:5, 6 
2 Jn. 12:37–40; Ro. 9:6–24; 1 P. 2:8–10; Jud. 4 

4. Estos ángeles y hombres así predestinados y preordinados están 

designados particular e inalterablemente, y su número es tan cierto y 

definido que no se puede ni aumentar ni disminuir.1 

1 Mt. 22:1–14; Jn. 13:18; Ro. 11:5, 6; 1 Co. 7:20–22; 2 Ti. 2:19 

5. A aquellos de la humanidad que están predestinados para vida, Dios 

(antes de la fundación del mundo, según su propósito eterno e inmutable y 

el consejo secreto y beneplácito de su voluntad) los ha escogido en Cristo 

para gloria eterna, meramente por su libre gracia y amor,1 sin que ninguna 

otra cosa en la criatura, como condición o causa, le moviera a ello.2 

1 Ro. 8:30; Ef. 1:4–6, 9; 2 Ti. 1:9 
2 Ro. 9:11–16; 11:5, 6 

6. Así como Dios ha designado a los elegidos para la gloria, de la misma 

manera, por el propósito eterno y libérrimo de su voluntad, ha preordinado 

todos los medios para ello;1 por tanto, los que son elegidos, habiendo caído 

en Adán, son redimidos por Cristo,2 eficazmente llamados a la fe en Cristo 

por su Espíritu obrando a su debido tiempo, son justificados, adoptados, 

santificados3 y guardados por su poder, mediante la fe, para salvación;4 

asimismo nadie más es redimido por Cristo, o eficazmente llamado, 

justificado, adoptado, santificado y salvado, sino solamente los elegidos.5 

1 1 P. 1:2; 2 Ts. 2:13; Ef. 1:4; 2:10 
2 1 Ts. 5:9, 10; Tit. 2:14 
3 Ro. 8:30; Ef. 1:5; 2 Ts. 2:13 
4 1 P. 1:5 
5 Jn. 6:64–65; 8:47; 10:26; 17:9; Ro. 8:28; 1 Jn. 2:19 

7. La doctrina del profundo misterio de la predestinación debe tratarse con 

especial prudencia y cuidado,1 para que los hombres, al atender a la voluntad 

de Dios revelada en su Palabra y, al prestar obediencia a la misma, puedan, 

por la certeza de su llamamiento eficaz, estar seguros de su elección eterna;2 

de este modo, esta doctrina proporcionará motivo de alabanza, reverencia y 

admiración a Dios,3 y de humildad,4 diligencia5 y abundante consuelo6 a 

todos los que sinceramente obedecen al evangelio. 

1 Dt. 29:29; Ro. 9:20; 11:33 
2 1 Ts. 1:4, 5; 2 P. 1:10 
3 Ef. 1:6; Ro. 11:33 
4 Ro. 11:5, 6, 20; Col. 3:12 



32 
 

5 2 P. 1:10 
6 Lc. 10:20 

CAPÍTULO 4 

DE LA CREACIÓN 

1. En el principio agradó a Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo,1 para la 

manifestación de la gloria de su poder, sabiduría y bondad eternos,2 crear o 

hacer el mundo y todas las cosas que en él hay, ya sean visibles o invisibles,3 

en el lapso de seis días,4 y todas muy buenas.5 

1 He. 1:2; Jn. 1:2, 3; Gn. 1:2; Job 26:13; 33:4 
2 Ro. 1:20; Jer. 10:12; Sal. 104:24; 33:5, 6; Pr. 3:19; Hch. 14:15, 16 
3 Gn. 1:1; Jn. 1:2; Col. 1:16 
4 Gn. 2:1–3; Ex. 20:8–11 
5 Gn. 1:31; Ec. 7:29; Ro. 5:12 

2. Después que Dios hubo creado todas las demás criaturas, creó al hombre, 

varón y hembra, con almas racionales e inmortales, haciéndolos aptos para 

aquella vida para con Dios para la cual fueron creados;1 siendo hechos a 

imagen de Dios, en conocimiento, justicia y santidad de la verdad;2 teniendo 

la ley de Dios escrita en sus corazones, y el poder para cumplirla y, sin 

embargo, con la posibilidad de transgredirla, por haber sido dejados a la 

libertad de su propia voluntad, que era mutable.3 

1 Gn. 1:27; 2:7; Stg. 2:26; Mt. 10:28; Ec. 12:7 
2 Gn. 1:26, 27; 5:1–3; 9:6; Ec. 7:29; 1 Co. 11:7; Stg. 3:9; Col. 3:10; Ef. 4:24 
3 Ro. 1:32; 2:12a, 14, 15; Gn. 3:6; Ec. 7:29; Ro. 5:12 

3. Además de la ley escrita en sus corazones, recibieron un mandato de no 

comer del árbol del conocimiento del bien y del mal; y, mientras lo 

guardaron, fueron felices en su comunión con Dios y tuvieron dominio sobre 

las criaturas.1 

1 Gn. 1:26, 28; 2:17 

CAPÍTULO 5 

DE LA DIVINA PROVIDENCIA 

1. Dios, el buen Creador de todo,1 en su infinito poder y sabiduría,2 sostiene, 

dirige, dispone y gobierna3 a todas las criaturas y cosas, desde la mayor hasta 

la más pequeña,4 por su sapientísima y santísima providencia,5 con el fin 

para el cual fueron creadas,6 según su presciencia infalible, y el libre e 

inmutable consejo de su propia voluntad;7 para alabanza de la gloria de su 

sabiduría, poder, justicia, infinita bondad y misericordia.8 

1 Gn. 1:31; 2:18; Sal. 119:68 
2 Sal. 145:11; Pr. 3:19; Sal. 66:7 
3 He. 1:3; Is. 46:10, 11; Dn. 4:34, 35; Sal. 135:6; Hch. 17:25–28; Job 38–41 
4 Mt. 10:29–31 



33 
 

5 Pr. 15:3; Sal. 104:24; 145:17 
6 Col. 1:16, 17; Hch. 17:24–28 
7 Sal. 33:10, 11; Ef. 1:11 
8 Is. 63:14; Ef. 3:10; Ro. 9:17; Gn. 45:7; Sal. 145:7 

2. Aunque en relación a la presciencia y el decreto de Dios, la causa primera, 

todas las cosas suceden inmutable e infaliblemente, de modo que nada 

ocurre a nadie por azar o sin su providencia;1 sin embargo, por la misma 

providencia, las ordena de manera que ocurran según la naturaleza de las 

causas secundarias, ya sea necesaria, libre o contingentemente.2 

1 Hch. 2:23; Pr. 16:33 
2 Gn. 8:22; Jer. 31:35; Ex. 21:13; Dt. 19:5; Is. 10:6–7; Lc. 13:3, 5; Hch. 27:31; Mt. 5:20, 21; Fil. 1:19; 

Pr. 20:18; Lc. 14:25 ss.; Pr. 21:31; 1 R. 22:28, 34; Rt. 2:3 

3. Dios, en su providencia ordinaria, hace uso de medios;1 sin embargo, él 

es libre de obrar sin ellos,2 por encima de ellos3 y contra ellos,4 según le 

plazca. 

1 Hch. 27:22, 31, 44; Is. 55:10, 11; Os. 2:21, 22 
2 Os. 1:7; Lc. 1:34, 35 
3 Ro. 4:19–21 
4 Ex. 3:2, 3; 2 R. 6:6; Dn. 3:27 

4. El poder omnipotente, la sabiduría inescrutable y la bondad infinita de 

Dios se manifiestan en su providencia hasta tal punto que su consejo 

determinado se extiende aun hasta la primera Caída y a todas las demás 

acciones pecaminosas, tanto de los ángeles como de los hombres1 (y eso no 

por un mero permiso), las cuales él sapientísima y poderosamente limita, y 

asimismo ordena y gobierna de múltiples maneras para sus santísimos 

fines;2 sin embargo, lo hace de tal modo que la pecaminosidad de sus 

acciones procede solo de las criaturas, y no de Dios, quien siendo justísimo 

y santísimo, no es, ni puede ser, autor del pecado ni lo aprueba.3 

1 Ro. 11:32–34; 2 S. 24:1; 1 Cr. 21:1; 1 R. 22:22, 23; 2 S. 16:10; Hch. 2:23; 4:27, 28 
2 Hch. 14:16; 2 R. 19:28; Gn. 50:20; Is. 10:6, 7, 12 
3 Stg. 1:13, 14, 17; 1 Jn. 2:16; Sal. 50:21 

5. El Dios sapientísimo, justísimo y clementísimo a menudo deja por algún 

tiempo a sus propios hijos en diversas tentaciones y en las corrupciones de 

sus propios corazones, a fin de disciplinarlos por sus pecados anteriores o 

para revelarles la fuerza oculta de la corrupción y el engaño de sus 

corazones, para que sean humillados; y para llevarlos a una dependencia de 

él más íntima y constante para su apoyo; y para hacerlos más vigilantes 

contra todas las ocasiones futuras de pecado, y para otros fines santos y 

justos.1 Por consiguiente, todo lo que ocurre a cualquiera de sus elegidos es 

por su designio, para su gloria y para el bien de ellos.2 

1 2 Cr. 32:25, 26, 31; 2 S. 24:1; Lc. 22:34, 35; Mr. 14:66–72; Jn. 21:15–17 
2 Ro. 8:28 



34 
 

6. En cuanto a aquellos hombres malvados e impíos a quienes Dios, como 

juez justo, ciega y endurece a causa de su pecado anterior,1 no solo les niega 

su gracia, por la cual él podría haber iluminado su entendimiento y obrado 

en sus corazones,2 sino que también algunas veces les retira los dones que 

tenían,3 y los deja expuestos a aquellas cosas que su corrupción convierte en 

ocasión de pecado;4 y, a la vez, los entrega a sus propias concupiscencias, a 

las tentaciones del mundo y al poder de Satanás,5 por lo cual sucede que se 

endurecen bajo los mismos medios que Dios emplea para ablandar a otros.6 

1 Ro. 1:24–26, 28; 11:7, 8 
2 Dt. 29:4 
3 Mt. 13:12; 25:29 
4 Dt. 2:30; 2 R. 8:12, 13 
5 Sal. 81:11, 12; 2 Ts. 2:10–12 
6 Ex. 7:3; 8:15, 32; 2 Co. 2:15, 16; Is. 6:9, 10; 8:14; 1 P. 2:7; Hch. 28:26, 27; Jn. 12:39, 40 

7. Del mismo modo que la providencia de Dios alcanza en general a todas 

las criaturas, así también de un modo más especial cuida de su Iglesia y 

dispone todas las cosas para el bien de la misma.1 

1 Pr. 2:7, 8; Am. 9:8, 9; 1 Ti. 4:10; Ro. 8:28; Ef. 1:11, 22; 3:10, 11, 21; Is. 43:3–5, 14 

CAPÍTULO 6 

DE LA CAÍDA DEL HOMBRE, DEL PECADO Y SU 

CASTIGO 

1. Si bien Dios creó al hombre recto y perfecto, y le dio una ley justa, que 

hubiera sido para vida si la hubiera guardado, y amenazó con la muerte su 

transgresión, sin embargo no permaneció mucho tiempo en este honor,1 

usando Satanás la sutileza de la serpiente para subyugar a Eva y entonces a 

través de ella seduciendo a Adán, quien sin ninguna coacción, 

deliberadamente transgredió la ley bajo la cual habían sido creados y 

también el mandato que les había sido dado, al comer del fruto prohibido,2 

lo cual agradó a Dios, conforme a su sabio y santo consejo, permitir, 

habiéndose propuesto disponerlo para su propia gloria.3 

1 Ec. 7:29; Ro. 5:12a, 14, 15; Gn. 2:17; 4:25–5:3 
2 Gn. 3:1–7; 2 Co. 11:3; 1 Ti. 2:14 
3 Ro. 11:32–34; 2 S. 24:1; 1 Cr. 21:1; 1 R. 22:22, 23; 2 S. 16:10; Hch. 2:23; 4:27, 28 

2. Por este pecado, nuestros primeros padres cayeron de su justicia original 

y de su comunión con Dios, y nosotros en ellos, por lo que la muerte 

sobrevino a todos;1 viniendo a estar todos los hombres muertos en pecado, 

y totalmente corrompidos en todas las facultades y partes del alma y del 

cuerpo.2 

1 Gn. 3:22–24; Ro. 5:12 ss.; 1 Co. 15:20–22; Sal. 51:4, 5; 58:3; Ef. 2:1–3; Gn. 8:21; Pr. 22:15 
2 Gn. 2:17; Ef. 2:1; Tit. 1:15; Gn. 6:5; Jer. 17:9; Ro. 3:10–18; 1:21; Ef. 4:17–19; Jn. 5:40; Ro. 8:7 



35 
 

3. Siendo ellos la raíz de la raza humana, y estando por designio de Dios en 

lugar de toda la humanidad, la culpa del pecado fue imputada y la naturaleza 

corrompida transmitida a su posteridad descendiente de ellos mediante 

generación ordinaria, siendo ahora concebidos en pecado, y por naturaleza 

hijos de ira, siervos del pecado, sujetos a la muerte y a todas las demás 

desgracias –espirituales, temporales y eternas–, a no ser que el Señor Jesús 

los libere.1 

1 Ro. 5:12 ss.; 1 Co. 15:20–22; Sal. 51:4–5; 58:3; Ef. 2:1–3; Gn. 8:21; Pr. 22:15; Job 14:4; 15:14 

4. De esta corrupción original, por la cual estamos completamente 

impedidos, incapaces y opuestos a todo bien y enteramente inclinados a todo 

mal,1 proceden todas las transgresiones en sí.2 

1 Mt. 7:17, 18; 12:33–35; Lc. 6:43–45; Jn. 3:3, 5; 6:37, 39, 40, 44, 45, 65; Ro. 3:10–12; 5:6; 7:18; 

8:7, 8; 1 Co. 2:14 
2 Mt. 7:17–20; 12:33–35; 15:18–20 

5. La corrupción de la naturaleza permanece durante esta vida en aquellos 

que son regenerados;1 y, aunque sea perdonada y mortificada por medio de 

Cristo, sin embargo ella misma y sus primeros impulsos son verdadera y 

propiamente pecado.2 

1 1 Jn. 1:8–10; 1 R. 8:46; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 7:14–25; Stg. 3:2 
2 Sal. 51:4, 5; Pr. 22:15; Ef. 2:3; Ro. 7:5, 7, 8, 17, 18, 25; 8:3–13; Gá. 5:17–24; Pr. 15:26; 21:4; Gn. 

8:21; Mt. 5:27, 28 

CAPÍTULO 7 

DEL PACTO DE DIOS 

1. La distancia entre Dios y la criatura es tan grande que aun cuando las 

criaturas racionales le deben obediencia como a su Creador, sin embargo 

éstas nunca podrían haber logrado la recompensa de vida a no ser por alguna 

condescendencia voluntaria por parte de Dios, que a él le ha placido expresar 

en forma de pacto.1 

1 Job 35:7, 8; Sal. 113:5, 6; Is. 40:13–16; Lc. 17:5–10; Hch. 17:24, 25 

2. Además, habiéndose el hombre acarreado la maldición de la ley por su 

Caída, agradó al Señor hacer un pacto de gracia,1 en el que gratuitamente 

ofrece a los pecadores vida y salvación por Jesucristo, requiriéndoles la fe 

en él para que puedan ser salvos,2 y prometiendo dar su Espíritu Santo a 

todos aquellos que están ordenados para vida eterna, a fin de darles 

disposición y capacidad para creer.3 

1 Gn. 3:15; Sal. 110:4 (con He. 7:18–22; 10:12–18); Ef. 2:12 (con Ro. 4:13–17 y Gá. 3:18–22); He. 

9:15 
2 Jn. 3:16; Ro. 10:6, 9; Gá. 3:11 
3 Ez. 36:26, 27; Jn. 6:44, 45 



36 
 

3. Este pacto se revela en el evangelio; en primer lugar, a Adán en la 

promesa de salvación a través de la simiente de la mujer, y luego mediante 

pasos adicionales hasta completarse su plena revelación en el Nuevo 

Testamento;1 y está fundado en aquella transacción federal y eterna que 

hubo entre el Padre y el Hijo acerca de la redención de los elegidos;2 y es 

únicamente a través de la gracia de este pacto como todos los descendientes 

del Adán caído que son salvados obtienen vida y bendita inmortalidad, 

siendo el hombre ahora totalmente incapaz de ser aceptado por Dios bajo 

aquellas condiciones en las que estuvo Adán en su estado de inocencia.3 

1 Gn. 3:15; Ro. 16:25–27; Ef. 3:5; Tit. 1:2; He. 1:1, 2 
2 Sal. 110:4; Ef. 1:3–11; 2 Ti. 1:9 
3 Jn. 8:56; Ro. 4:1–25; Gá. 3:18–22; He. 11:6, 13, 39, 40 

CAPÍTULO 8 

DE CRISTO EL MEDIADOR 

1. Agradó a Dios,1 en su propósito eterno,2 escoger y ordenar al Señor Jesús, 

su unigénito Hijo, conforme al pacto hecho entre ambos,3 para que fuera el 

mediador entre Dios y el hombre; profeta, sacerdote, y rey; cabeza y 

salvador de la Iglesia, el heredero de todas las cosas, y juez del mundo;4 a 

quien dio, desde toda la eternidad, un pueblo para que fuera su simiente y 

para que a su tiempo lo redimiera, llamara, justificara, santificara y 

glorificara.5 

1 Is. 42:1; Jn. 3:16 
2 1 P. 1:20 
3 Sal. 110:4; He. 7:21, 22 
4 1 Ti. 2:5; Hch. 3:22; He. 5:5, 6; Sal. 2:6; Lc. 1:33; Ef. 1:22, 23; 5:23; He. 1:2; Hch. 17:31 
5 Ro. 8:30; Jn. 17:6; Is. 53:10; Sal. 22:30; 1 Ti. 2:6; Is. 55:4, 5; 1 Co. 1:30 

2. El Hijo de Dios, la segunda persona en la Santa Trinidad, siendo 

verdadero y eterno Dios, el resplandor de la gloria del Padre, consustancial 

con aquel que hizo el mundo e igual a él, y quien sostiene y gobierna todas 

las cosas que ha hecho,1 cuando llegó la plenitud del tiempo,2 tomó sobre sí 

la naturaleza del hombre, con todas sus propiedades esenciales3 y con sus 

debilidades concomitantes,4 aunque sin pecado;5 siendo concebido por el 

Espíritu Santo en el vientre de la Virgen María, al venir sobre ella el Espíritu 

Santo y cubrirla el Altísimo con su sombra; y así fue hecho de una mujer de 

la tribu de Judá, de la simiente de Abraham y David según las Escrituras;6 

de manera que, dos naturalezas completas, perfectas y distintas se unieron 

inseparablemente en una persona, pero sin conversión, composición o 

confusión alguna. Esta persona es verdadero Dios7 y verdadero hombre,8 

aunque un solo Cristo, el único mediador entre Dios y el hombre.9 

1 Jn. 8:58; Jl. 2:32 con Ro. 10:13; Sal. 102:25 con He. 1:10; 1 P. 2:3 con Sal. 34:8; Is. 8:12, 13 con 

3:15; Jn. 1:1; 5:18; 20:28; Ro. 9:5; Tit. 2:13; He. 1:8, 9; Fil. 2:5, 6; 2 P. 1:1; 1 Jn. 5:20 
2 Gá. 4:4 



37 
 

3 He. 10:5; Mr. 14:8; Mt. 26:12, 26; Lc. 7:44–46; Jn. 13:23; Mt. 9:10–13; 11:19; Lc. 22:44; He. 2:10; 

5:8; 1 P. 3:18; 4:1; Jn. 19:32–35; Mt. 26:36–44; Stg. 2:26; Jn. 19:30; Lc. 23:46; Mt. 26:39; 9:36; Mr. 

3:5; 10:14; Jn. 11:35; Lc. 19:41–44; 10:21; Mt. 4:1–11; He. 4:15 con Stg. 1:13; Lc. 5:16; 6:12; 9:18, 

28; 2:40, 52; He. 5:8, 9 
4 Mt. 4:2; Mr. 11:12; Mt. 21:18; Jn. 4:7; 19:28; 4:6; Mt. 8:24; Ro. 8:3; He. 5:8; 2:10, 18; Gá. 4:4 
5 Is. 53:9; Lc. 1:35; Jn. 8:46; 14:30; Ro. 8:3; 2 Co. 5:21; He. 4:15; 7:26; 9:14; 1 P. 1:19; 2:22; 1 Jn. 

3:5 
6 Ro. 1:3, 4; 9:5 
7 Cf. ref. 1 arriba 
8 Hch. 2:22; 13:38; 17:31; 1 Co. 15:21; 1 Ti. 2:5 
9 Ro. 1:3, 4; Gá. 4:4, 5; Fil. 2:5–11 

3. El Señor Jesús, en su naturaleza humana así unida a la divina, en la 

persona del Hijo, fue santificado y ungido con el Espíritu Santo sin medida, 

teniendo en sí todos los tesoros de la sabiduría y del conocimiento, en quien 

agradó al Padre que habitase toda plenitud, a fin de que siendo santo, 

inocente y sin mancha, y lleno de gracia y de verdad, fuese del todo apto 

para desempeñar el oficio de mediador y fiador;1 el cual no tomó para sí, 

sino que fue llamado para el mismo por su Padre, quien también puso en sus 

manos todo poder y juicio, y le ordenó que lo cumpliera.2 

1 Sal. 45:7; Col. 1:19; 2:3; He. 7:26; Jn. 1:14; Hch. 10:38; He. 7:22 
2 He. 5:5; Jn. 5:22, 27; Mt. 28:18; Hch. 2:36 

4. El Señor Jesús asumió de muy buena voluntad este oficio,1 y para 

desempeñarlo, nació bajo la ley,2 la cumplió perfectamente y sufrió el 

castigo que nos correspondía a nosotros, el cual deberíamos haber llevado y 

sufrido,3 siendo hecho pecado y maldición por nosotros;4 soportando las más 

terribles aflicciones en su alma y los más dolorosos sufrimientos en su 

cuerpo;5 fue crucificado y murió, y permaneció en el estado de los muertos, 

aunque sin ver corrupción.6 Al tercer día resucitó de entre los muertos con 

el mismo cuerpo en que sufrió,7 con el cual también ascendió al cielo,8 y allí 

está sentado a la diestra de su Padre intercediendo,9 y regresará para juzgar 

a los hombres y a los ángeles al final del mundo.10 

1 Sal. 40:7, 8 con He. 10:5–10; Jn. 10:18; Fil. 2:8 
2 Gá. 4:4 
3 Mt. 3:15; 5:17 
4 Mt. 26:37, 38; Lc. 22:44; Mt. 27:46 
5 Mt. 26–27 
6 Fil. 2:8; Hch. 13:37 
7 Jn. 20:25, 27 
8 Hch. 1:9–11 
9 Ro. 8:34; He. 9:24 
10 Hch. 10:42; Ro. 14:9, 10; Hch. 1:11; Mt. 13:40–42; 2 P. 2:4; Jud. 6 

5. El Señor Jesús, por su perfecta obediencia y el sacrificio de sí mismo1 que 

ofreció a Dios una sola vez por el Espíritu eterno,2 ha satisfecho plenamente 

la justicia de Dios,3 ha conseguido la reconciliación4 y ha comprado una 

herencia eterna en el reino de los cielos5 para todos aquellos que el Padre le 

ha dado.6 



38 
 

1 Ro. 5:19; Ef. 5:2 
2 He. 9:14, 16; 10:10, 14 
3 Ro. 3:25, 26; He. 2:17; 1 Jn. 2:2; 4:10 
4 2 Co. 5:18, 19; Col. 1:20–23 
5 He. 9:15; Ap. 5:9, 10 
6 Jn. 17:2 

6. Aun cuando el precio de la redención no fue realmente pagado por Cristo 

hasta después de su encarnación, sin embargo la virtud, la eficacia y los 

beneficios de la misma fueron comunicados a los elegidos en todas las 

épocas transcurridas desde el principio del mundo,1 en las promesas, tipos y 

sacrificios y por medio de los mismos, en los cuales fue revelado y señalado 

como la simiente que heriría la cabeza de la serpiente,2 y como el Cordero 

inmolado desde la fundación del mundo,3 siendo el mismo ayer, hoy y por 

los siglos.4 

1 Gá. 4:4, 5; Ro. 4:1–9 
2 Gn. 3:15; 1 P. 1:10, 11 
3 Ap. 13:8 
4 He. 13:8 

7. Cristo, en la obra de mediación, actúa conforme a ambas naturalezas, 

haciendo por medio de cada naturaleza lo que es propio de ella; aunque, por 

razón de la unidad de la persona, lo que es propio de una naturaleza algunas 

veces se le atribuye en la Escritura a la persona denominada por la otra 

naturaleza.1 

1 Jn. 3:13; Hch. 20:28 

8. A todos aquellos para quienes Cristo ha obtenido eterna redención, cierta 

y eficazmente les aplica y comunica la misma,1 haciendo intercesión por 

ellos,2 uniéndoles a sí mismo por su Espíritu,3 revelándoles en la Palabra y 

por medio de ella el misterio de la salvación,4 persuadiéndoles a creer y 

obedecer,5 gobernando sus corazones por su Palabra y Espíritu,6 y 

venciendo a todos sus enemigos por su omnipotente poder y sabiduría,7 de 

tal manera y forma que sea más de acuerdo con su maravillosa e inescrutable 

dispensación;8 y todo por su gracia libre y absoluta, sin prever ninguna 

condición en ellos para granjearla.9 

1 Jn. 6:37, 39; 10:15, 16; 17:9 
2 1 Jn. 2:1, 2; Ro. 8:34 
3 Ro. 8:1, 2 
4 Jn. 15:13, 15; 17:6; Ef. 1:7–9 
5 1 Jn. 5:20 
6 Jn. 14:16; He. 12:2; Ro. 8:9, 14; 2 Co. 4:13; Ro. 15:18, 19; Jn. 17:17 
7 Sal. 110:1; 1 Co. 15:25, 26; Col. 2:15 
8 Ef. 1:9–11 
9 1 Jn. 3:8; Ef. 1:8 



39 
 

9. Este oficio de mediador entre Dios y el hombre es propio solo de Cristo, 

quien es el Profeta, Sacerdote y Rey de la Iglesia de Dios; y no puede, ya 

sea parcial o totalmente, ser transferido de él a ningún otro.1 

1 1 Ti. 2:5 

10. Este número y orden de oficios es necesario; pues, por nuestra 

ignorancia, tenemos necesidad de su oficio profético;1 y por nuestra 

separación de Dios y la imperfección del mejor de nuestros servicios, 

necesitamos su oficio sacerdotal para reconciliarnos con Dios y presentarnos 

aceptos para con él;2 y por nuestra indisposición y total incapacidad para 

volver a Dios y para nuestro rescate y protección de nuestros adversarios 

espirituales, necesitamos su oficio real para convencernos, subyugarnos, 

atraernos, sostenernos, librarnos y preservarnos para su reino celestial.3 

1 Jn. 1:18 
2 Col. 1:21; Gá. 5:17; He. 10:19–21 
3 Jn. 16:8; Sal. 110:3; Lc. 1:74, 75 

CAPÍTULO 9 

DEL LIBRE ALBEDRÍO 

1. Dios ha dotado la voluntad del hombre de una libertad natural y de poder 

para actuar por elección propia, que no es forzada ni determinada a hacer 

bien o mal por ninguna necesidad de la naturaleza.1 

1 Mt. 17:12; Stg. 1:14; Dt. 30:19 

2. El hombre, en su estado de inocencia, tenía libertad y poder para querer 

y hacer lo que era bueno y agradable a Dios,1 pero era mudable y podía caer 

de dicho estado.2 

1 Ec. 7:29 
2 Gn. 3:6 

3. El hombre, por su Caída en un estado de pecado, ha perdido 

completamente toda capacidad para querer cualquier bien espiritual que 

acompañe a la salvación; por consiguiente, como hombre natural que está 

enteramente opuesto a ese bien y muerto en el pecado, no puede por sus 

propias fuerzas convertirse a sí mismo o prepararse para ello.1 

1 Ro. 6:16, 20; Jn. 8:31–34; Ef. 2:1; 2 Co. 3:14; 4:3, 4; Jn. 3:3; Ro. 7:18; 8:7; 1 Co. 2:14; Mt. 7:17, 

18; 12:33–37; Lc. 6:43–45; Jn. 6:44; Jer. 13:23; Jn. 3:3, 5; 5:40; 6:37, 39, 40, 44, 45, 65; Hch. 7:51; 

Ro. 3:10–12; Stg. 1:18; Ro. 9:16–18; Jn. 1:12, 13; Hch. 11:18; Fil. 1:29; Ef. 2:8, 9 

4. Cuando Dios convierte a un pecador y lo traslada al estado de gracia, lo 

libra de su servidumbre natural bajo el pecado y, por su sola gracia, lo 

capacita para querer y obrar libremente lo que es espiritualmente bueno;1 sin 

embargo, por razón de la corrupción que todavía le queda, no quiere, ni 



40 
 

perfecta ni únicamente, lo que es bueno, sino que también quiere lo que es 

malo.2 

1 Col. 1:13; Jn. 8:36; Fil. 2:13 
2 Ro. 7:14–25; Gá. 5:17 

5. Esta voluntad del hombre es hecha perfecta e inmutablemente libre solo 

para el bien, únicamente en el estado de gloria.1 

1 Ef. 4:13; He. 12:23 

CAPÍTULO 10 

DEL LLAMAMIENTO EFICAZ 

1. A aquellos a quienes Dios1 ha predestinado para vida,2 tiene a bien en su 

tiempo señalado y aceptado,3 llamar eficazmente4 por su Palabra5 y 

Espíritu,6 así sacándolos del estado de pecado y muerte en que están por 

naturaleza y llevándolos a la gracia y la salvación por Jesucristo;7 

iluminando de modo espiritual y salvador sus mentes, a fin de que 

comprendan las cosas de Dios;8 quitándoles el corazón de piedra y dándoles 

un corazón de carne,9 renovando sus voluntades y, por su poder 

omnipotente, induciéndoles a lo que es bueno, y llevándoles eficazmente a 

Jesucristo;10 pero de modo que van con total libertad, habiendo recibido por 

la gracia de Dios la disposición para hacerlo.11 

1 Ro. 8:28, 29 
2 Ro. 8:29, 30; 9:22–24; 1 Co. 1:26–28; 2 Ts. 2:13, 14; 2 Ti. 1:9 
3 Jn. 3:8; Ef. 1:11 
4 Mt. 22:14; 1 Co. 1:23, 24; Ro. 1:6; 8:28; Jud. 1; Sal. 29; Jn. 5:25; Ro. 4:17 
5 2 Ts. 2:14; 1 P. 1:23–25; Stg. 1:17–25; 1 Jn. 5:1–5; Ro. 1:16, 17; 10:14; He. 4:12 
6 Jn. 3:3, 5, 6, 8; 2 Co. 3:3, 6 
7 Ro. 8:2; 1 Co. 1:9; Ef. 2:1–6; 2 Ti. 1:9, 10 
8 Hch. 26:18; 1 Co. 2:10, 12; Ef. 1:17, 18 
9 Ez. 36:26 
10 Dt. 30:6; Ez. 36:27; Jn. 6:44, 45; Ef. 1:19; Fil. 2:13 
11 Sal. 110:3; Jn. 6:37; Ro. 6:16–18 

2. Este llamamiento eficaz proviene solamente de la gracia libre y especial 

de Dios, no de ninguna cosa prevista en el hombre, ni por ningún poder o 

instrumentalidad en la criatura,1 siendo el hombre en esto enteramente 

pasivo, al estar muerto en delitos y pecados, hasta que es vivificado y 

renovado por el Espíritu Santo;2 es capacitado de este modo para responder 

a este llamamiento y para recibir la gracia ofrecida y transmitida en él, y 

esto por un poder no menor que el que resucitó a Cristo de los muertos.3 

1 2 Ti. 1:9; Tit. 3:4, 5; Ef. 2:4, 5, 8, 9; Ro. 9:11 
2 1 Co. 2:14; Ro. 8:7; Ef. 2:5 
3 Ef. 1:19, 20; Jn. 6:37; Ez. 36:27; Jn. 5:25 

3. Los niños elegidos que mueren en la infancia son regenerados y salvados 

por Cristo por medio del Espíritu, quien obra cuando, donde y como quiere;1 



41 
 

así lo son también todas las personas elegidas que sean incapaces de ser 

llamadas externamente por el ministerio de la Palabra. 

1 Jn. 3:8 

4. Otras personas no elegidas, aunque sean llamadas por el ministerio de la 

Palabra y tengan algunas de las operaciones comunes del Espíritu,1 como no 

son eficazmente traídas por el Padre, no quieren ni pueden venir 

verdaderamente a Cristo y, por lo tanto, no pueden ser salvas;2 mucho menos 

pueden ser salvos los que no reciben la religión cristiana, por muy diligentes 

que sean en ajustar sus vidas a la luz de la naturaleza y a la ley de la religión 

que profesen.3 

1 Mt. 22:14; Mt. 13:20, 21; He. 6:4, 5; Mt. 7:22 
2 Jn. 6:44, 45, 64–66; 8:24 
3 Hch. 4:12; Jn. 4:22; 17:3 

CAPÍTULO 11 

DE LA JUSTIFICACIÓN 

1. A quienes Dios llama eficazmente, también justifica gratuitamente,1 no 

infundiendo justicia en ellos sino perdonándoles sus pecados, y contando y 

aceptando sus personas como justas;2 no por nada obrado en ellos o hecho 

por ellos, sino solamente por causa de Cristo;3 no imputándoles la fe misma, 

ni la acción de creer, ni ninguna otra obediencia evangélica como justicia; 

sino imputándoles la obediencia activa de Cristo a toda la ley y su 

obediencia pasiva en su muerte para la completa y única justicia de ellos por 

la fe, la cual tienen no de sí mismos; es don de Dios.4 

1 Ro. 3:24; 8:30 
2 Ro. 4:5–8; Ef. 1:7 
3 1 Co. 1:30, 31; Ro. 5:17–19 
4 Fil. 3:9; Ef. 2:7, 8; 2 Co. 5:19–21; Tit. 3:5, 7; Ro. 3:22–28; Jer. 23:6; Hch. 13:38, 39 

2. La fe que así recibe a Cristo y descansa en él y en su justicia es el único 

instrumento de la justificación;1 sin embargo, no está sola en la persona 

justificada, sino que siempre va acompañada por todas las demás virtudes 

salvadoras, y no es una fe muerta sino que obra por el amor.2 

1 Ro. 1:17; 3:27–31; Fil. 3:9; Gá. 3:5 
2 Gá. 5:6; Stg. 2:17, 22, 26 

3. Cristo, por su obediencia y muerte, saldó totalmente la deuda de todos 

aquellos que son justificados; y por el sacrificio de sí mismo en la sangre de 

su cruz, sufriendo en el lugar de ellos el castigo que merecían, hizo una 

satisfacción adecuada, real y completa a la justicia de Dios en favor de 

ellos;1 sin embargo, por cuanto Cristo fue dado por el Padre para ellos,2 y su 

obediencia y satisfacción fueron aceptadas en lugar de las de ellos,3 y ambas 

gratuitamente y no por nada en ellos, su justificación es solamente de pura 



42 
 

gracia,4 a fin de que tanto la precisa justicia como la rica gracia de Dios 

fueran glorificadas en la justificación de los pecadores.5 

1 Ro. 5:8–10, 19; 1 Ti. 2:5, 6; He. 10:10, 14; Is. 53:4–6, 10–12 
2 Ro. 8:32 
3 2 Co. 5:21; Mt. 3:17; Ef. 5:2 
4 Ro. 3:24; Ef. 1:7 
5 Ro. 3:26; Ef. 2:7 

4. Desde la eternidad, Dios decretó justificar a todos los elegidos;1 y en el 

cumplimiento del tiempo, Cristo murió por los pecados de ellos, y resucitó 

para su justificación;2 sin embargo, no son justificados personalmente hasta 

que, a su debido tiempo, Cristo les es realmente aplicado por el Espíritu 

Santo.3 

1 1 P. 1:2, 19, 20; Gá. 3:8; Ro. 8:30 
2 Ro. 4:25; Gá. 4:4; 1 Ti. 2:6 
3 Col. 1:21, 22; Tit. 3:4–7; Gá. 2:16; Ef. 2:1–3 

5. Dios continúa perdonando los pecados de aquellos que son justificados,1 

y aunque ellos nunca pueden caer del estado de justificación,2 sin embargo 

pueden, por sus pecados, caer en el desagrado paternal de Dios; y, en esa 

condición, no suelen tener la luz de su rostro restaurada sobre ellos, hasta 

que se humillen, confiesen sus pecados, pidan perdón y renueven su fe y 

arrepentimiento.3 

1 Mt. 6:12; 1 Jn. 1:7–2:2; Jn. 13:3–11 
2 Lc. 22:32; Jn. 10:28; He. 10:14 
3 Sal. 32:5; 51:7–12; Mt. 26:75; Lc. 1:20 

6. La justificación de los creyentes bajo el Antiguo Testamento fue, en todos 

estos sentidos, una y la misma que la justificación de los creyentes bajo el 

Nuevo Testamento.1 

1 Gá. 3:9; Ro. 4:22–24 

CAPÍTULO 12 

DE LA ADOPCIÓN 

1. A todos aquellos que son justificados,1 Dios se dignó,2 en su único Hijo 

Jesucristo y por amor de éste,3 hacerles partícipes de la gracia de la 

adopción, por la cual son incluidos en el número de los hijos de Dios y gozan 

de sus libertades y privilegios, tienen su nombre escrito sobre ellos,4 reciben 

el espíritu de adopción, tienen acceso al trono de la gracia con confianza, se 

les capacita para clamar: “Abba, Padre,”5 se les compadece, protege, provee 

y corrige como por un Padre, pero nunca se les desecha, sino que son 

sellados para el día de la redención,6 y heredan las promesas como herederos 

de la salvación eterna.7 

1 Gá. 3:24–26 
2 1 Jn. 3:1–3 



43 
 

3 Ef. 1:5; Gá. 4:4, 5; Ro. 8:17, 29 
4 Ro. 8:17; Jn. 1:12; 2 Co. 6:18; Ap. 3:12 
5 Ro. 8:15; Ef. 3:12; Ro. 5:2; Gá. 4:6; Ef. 2:18 
6 Sal. 103:13; Pr. 14:26; Mt. 6:30, 32; 1 P. 5:7; He. 12:6; Is. 54:8, 9; Lm. 3:31; Ef. 4:30 
7 Ro. 8:17; He. 1:14; 9:15 

CAPÍTULO 13 

DE LA SANTIFICACIÓN 

1. Aquellos que son unidos a Cristo, llamados eficazmente y regenerados, 

teniendo un nuevo corazón y un nuevo espíritu, creados en ellos en virtud 

de la muerte y la resurrección de Cristo,1 son aún más santificados de un 

modo real y personal,2 mediante la misma virtud,3 por su Palabra y Espíritu 

que moran en ellos;4 el dominio del cuerpo entero del pecado es destruido, 

y las diversas concupiscencias del mismo son debilitadas y mortificadas más 

y más, y ellos son más y más vivificados y fortalecidos en todas las virtudes 

salvadoras, para la práctica de toda verdadera santidad,5 sin la cual nadie 

verá al Señor.6 

1 Jn. 3:3–8; 1 Jn. 2:29; 3:9, 10; Ro. 1:7; 2 Co. 1:1; Ef. 1:1; Fil. 1:1; Col. 3:12; Hch. 20:32; 26:18; Ro. 

15:16; 1 Co. 1:2; 6:11; Ro. 6:1–11 
2 1 Ts. 5:23; Ro. 6:19, 22 
3 1 Co. 6:11; Hch. 20:32; Fil. 3:10; Ro. 6:5, 6 
4 Jn. 17:17; Ef. 5:26; 3:16–19; Ro. 8:13 
5 Ro. 6:14; Gá. 5:24; Ro. 8:13; Col. 1:11; Ef. 3:16–19; 2 Co. 7:1; Ro. 6:13; Ef. 4:22–25; Gá. 5:17 
6 He. 12:14 

2. Esta santificación se efectúa en todo el hombre, aunque es incompleta en 

esta vida; todavía quedan algunos remanentes de corrupción en todas 

partes,1 de donde surge una continua e irreconciliable guerra:2 la carne lucha 

contra el Espíritu, y el Espíritu contra la carne.3 

1 1 Ts. 5:23; 1 Jn. 1:8, 10; Ro. 7:18, 23; Fil. 3:12 
2 1 Co. 9:24–27; 1 Ti. 1:18; 6:12; 2 Ti. 4:7 
3 Gá. 5:17; 1 P. 2:11 

3. En dicha guerra, aunque la corrupción que aún queda prevalezca mucho 

por algún tiempo,1 la parte regenerada triunfa a través de la continua 

provisión de fuerzas por parte del Espíritu santificador de Cristo;2 y así los 

santos crecen en la gracia, perfeccionando la santidad en el temor de Dios, 

prosiguiendo una vida celestial, en obediencia evangélica a todos los 

mandatos que Cristo, como Cabeza y Rey, les ha prescrito en su Palabra.3 

1 Ro. 7:23 
2 Ro. 6:14; 1 Jn. 5:4; Ef. 4:15, 16 
3 2 P. 3:18; 2 Co. 7:1; 3:18; Mt. 28:20 

 

 



44 
 

CAPÍTULO 14 

DE LA FE SALVADORA 

1. La gracia de la fe, por la cual se capacita a los elegidos para creer para la 

salvación de sus almas, es la obra del Espíritu de Cristo en sus corazones, y 

ordinariamente se realiza por el ministerio de la Palabra;1 por la cual, y por 

la administración del bautismo y la Cena del Señor, la oración y otros 

medios designados por Dios, esa fe aumenta y se fortalece.2 

1 Jn. 6:37, 44; Hch. 11:21, 24; 13:48; 14:27; 15:9; 2 Co. 4:13; Ef. 2:8; Fil. 1:29; 2 Ts. 2:13; 1 P. 1:2 
2 Ro. 10:14, 17; Lc. 17:5; Hch. 20:32; Ro. 4:11; 1 P. 2:2 

2. Por esta fe, el cristiano cree que es verdadero todo lo revelado en la 

Palabra por la autoridad de Dios mismo, y también percibe en ella una 

excelencia superior a todos los demás escritos y todas las cosas en el mundo, 

pues muestra la gloria de Dios en sus atributos, la excelencia de Cristo en su 

naturaleza y oficios, y el poder y la plenitud del Espíritu Santo en sus obras 

y operaciones; y de esta forma, el cristiano es capacitado para confiar su 

alma a la verdad así creída;1 y también actúa de manera diferente según sea 

el contenido de cada pasaje en particular: produciendo obediencia a los 

mandatos,2 temblando ante las amenazas,3 y abrazando las promesas de Dios 

para esta vida y para la venidera;4 pero las principales acciones de la fe 

salvadora tienen que ver directamente con Cristo: aceptarle, recibirle y 

descansar solo en él para la justificación, santificación y vida eterna, en 

virtud del pacto de gracia.5 

1 Hch. 24:14; 1 Ts. 2:13; Sal. 19:7–10; 119:72 
2 Jn. 15:14; Ro. 16:26 
3 Is. 66:2 
4 1 Ti. 4:8; He. 11:13 
5 Jn. 1:12; Hch. 15:11; 16:31; Gá. 2:20 

3. Esta fe, aunque sea diferente en grados y pueda ser débil o fuerte,1 es, sin 

embargo, aun en su grado mínimo, diferente en su clase y naturaleza (como 

lo es toda otra gracia salvadora) de la fe y la gracia común de aquellos 

creyentes que solo lo son por un tiempo;2 y consecuentemente, aunque 

muchas veces sea atacada y debilitada, resulta, sin embargo, victoriosa,3 

creciendo en muchos hasta obtener la completa seguridad4 a través de 

Cristo, quien es tanto el autor como el consumador de nuestra fe.5 

1 Mt. 6:30; 8:10, 26; 14:31; 16:8; Mt. 17:20; He. 5:13, 14; Ro. 4:19, 20 
2 Stg. 2:14; 2 P. 1:1; 1 Jn. 5:4 
3 Lc. 22:31, 32; Ef. 6:16; 1 Jn. 5:4, 5 
4 Sal. 119:114; He. 6:11, 12; 10:22, 23 
5 He. 12:2 

 

 



45 
 

CAPÍTULO 15 

DEL ARREPENTIMIENTO PARA VIDA Y SALVACIÓN 

1. A aquellos de los elegidos que se convierten en la madurez, habiendo 

vivido por algún tiempo en el estado natural,1 y habiendo servido en el 

mismo a diversas concupiscencias y placeres, Dios, al llamarlos 

eficazmente, les da arrepentimiento para vida.2 

1 Tit. 3:2–5 
2 2 Cr. 33:10–20; Hch. 9:1–19; 16:29, 30 

2. Si bien no hay nadie que haga el bien y no peque,1 y los mejores hombres, 

mediante el poder y el engaño de la corrupción que habita en ellos, junto 

con el predominio de la tentación, pueden caer en grandes pecados y 

provocaciones,2 Dios, en el pacto de gracia, ha provisto 

misericordiosamente que los creyentes que pequen y caigan de esta manera 

sean renovados mediante el arrepentimiento para salvación.3 

1 Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20 
2 2 S. 11:1–27; Lc. 22:54–62 
3 Jer. 32:40; Lc. 22:31–32; 1 Jn. 1:9 

3. Este arrepentimiento para salvación es una gracia evangélica1 por la cual 

una persona a quien el Espíritu hace consciente de las múltiples maldades 

de su pecado,2 mediante la fe en Cristo3 se humilla por él con una tristeza 

que es según Dios, abominación de él y aborrecimiento de sí mismo, orando 

por el perdón y las fuerzas que proceden de la gracia,4 con el propósito y 

empeño, mediante la provisión del Espíritu, de andar delante de Dios para 

agradarle en todo.5 

1 Hch. 5:31; 11:18; 2 Ti. 2:25 
2 Sal. 51:1–6; 130:1–3; Lc. 15:17–20; Hch. 2:37–38 
3 Sal. 130:4; Mt. 27:3–5; Mr. 1:15 
4 Ez. 16:60–63; 36:31, 32; Zc. 12:10; Mt. 21:19; Hch. 15:19; 20:21; 26:20; 2 Co. 7:10, 11; 1 Ts. 1:9 
5 Pr. 28:13; Ez. 36:25; 18:30, 31; Sal. 119:59, 104, 128; Mt. 3:8; Lc. 3:8; Hch. 26:20; 1 Ts. 1:9 

4. Puesto que el arrepentimiento ha de continuar a lo largo de toda nuestra 

vida, debido al cuerpo de muerte y sus inclinaciones,1 es por tanto el deber 

de cada hombre arrepentirse específicamente de los pecados concretos que 

conozca.2 

1 Ez. 16:60; Mt. 5:4; 1 Jn. 1:9 
2 Lc. 19:8; 1 Ti. 1:13, 15 

5. Tal es la provisión que Dios ha hecho a través de Cristo en el pacto de 

gracia para la preservación de los creyentes para salvación que, si bien no 

hay pecado tan pequeño que no merezca la condenación,1 no hay, sin 

embargo, pecado tan grande que acarree condenación a aquellos que se 

arrepienten, lo cual hace necesaria la predicación constante del 

arrepentimiento.2 



46 
 

1 Sal. 130:3; 143:2; Ro. 6:23 
2 Is. 1:16–18; 55:7; Hch. 2:36–38 

CAPÍTULO 16 

DE LAS BUENAS OBRAS 

1. Las buenas obras son solamente aquellas que Dios ha ordenado en su 

santa Palabra1 y no las que, sin la autoridad de esta, han inventado los 

hombres por un fervor ciego o con cualquier pretexto de buenas 

intenciones.2 

1 Mi. 6:8; Ro. 12:2; He. 13:21; Col. 2:3; 2 Ti. 3:16, 17 
2 Mt. 15:9 con Is. 29:13; 1 P. 1:18; Ro. 10:2; Jn. 16:2; 1 S. 15:21–23; 1 Co. 7:23; Gá. 5:1; Col. 2:8, 

16–23 

2. Estas buenas obras, hechas en obediencia a los mandamientos de Dios, 

son los frutos y evidencias de una fe verdadera y viva;1 y por ellas los 

creyentes manifiestan su gratitud,2 fortalecen su seguridad,3 edifican a sus 

hermanos,4 adornan la profesión del evangelio,5 tapan la boca de los 

adversarios,6 y glorifican a Dios, cuya hechura son, creados en Cristo Jesús 

para ello,7 para que teniendo por fruto la santificación, tengan como fin la 

vida eterna.8 

1 Stg. 2:18, 22; Gá. 5:6; 1 Ti. 1:5 
2 Sal. 116:12–14; 1 P. 2:9, 12; Lc. 7:36–50 con Mt. 26:1–11 
3 1 Jn. 2:3, 5; 3:18, 19; 2 P. 1:5–11 
4 2 Co. 9:2; Mt. 5:16 
5 Mt. 5:16; Tit. 2:5, 9–12; 1 Ti. 6:1; 1 P. 2:12 
6 1 P. 2:12, 15; Tit. 2:5; 1 Ti. 6:1 
7 Ef. 2:10; Fil. 1:11; 1 Ti. 6:1; 1 P. 2:12; Mt. 5:16 
8 Ro. 6:22; Mt. 7:13, 14, 21–23 

3. La capacidad que tienen los creyentes para hacer buenas obras no es de 

ellos mismos en ninguna manera, sino completamente del Espíritu de Cristo. 

Y para que ellos puedan tener esta capacidad, además de las virtudes que ya 

han recibido, se necesita una influencia efectiva del mismo Espíritu Santo 

para obrar en ellos tanto el querer como el hacer por su buena voluntad;1 sin 

embargo, no deben volverse negligentes por ello, como si no estuviesen 

obligados a cumplir deber alguno aparte de un impulso especial del Espíritu, 

sino que deben ser diligentes en avivar la gracia de Dios que está en ellos.2 

1 Ez. 36:26, 27; Jn. 15:4–6; 2 Co. 3:5; Fil. 2:12, 13; Ef. 2:10 
2 Ro. 8:14; Jn. 3:8; Fil. 2:12, 13; 2 P. 1:10; He. 6:12; 2 Ti. 1:6; Jud. 20, 21 

4. Quienes alcancen el mayor grado de obediencia posible en esta vida 

quedan tan lejos de llegar a un grado supererogatorio, y de hacer más de lo 

que Dios requiere, que les falta mucho de lo que por deber están obligados 

a hacer.1 

1 1 R. 8:46; 2 Cr. 6:36; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 3:9, 23; 7:14 ss.; Gá. 5:17; 1 Jn. 1:6–

10; Lc. 17:10 



47 
 

5. Nosotros no podemos, por nuestras mejores obras, merecer el perdón del 

pecado o la vida eterna de la mano de Dios, a causa de la gran desproporción 

que existe entre nuestras obras y la gloria que ha de venir,1 y por la distancia 

infinita que hay entre nosotros y Dios, a quien no podemos beneficiar por 

dichas obras, ni satisfacer la deuda de nuestros pecados anteriores; pero 

cuando hemos hecho todo lo que podemos, no hemos sino cumplido con 

nuestro deber y somos siervos inútiles;2 y tanto en cuanto son buenas 

proceden de su Espíritu;3 y en cuanto son hechas por nosotros, son impuras 

y están mezcladas con tanta debilidad e imperfección que no pueden 

soportar la severidad del castigo de Dios.4 

1 Ro. 8:18 
2 Job 22:3; 35:7; Lc. 17:10; Ro. 4:3; 11:3 
3 Gá. 5:22–23 
4 1 R. 8:46; 2 Cr. 6:36; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 3:9, 23; 7:14 ss.; Gá. 5:17; 1 Jn. 1:6–

10 

6. No obstante, por ser aceptadas las personas de los creyentes por medio de 

Cristo, sus buenas obras también son aceptadas en él;1 no como si fueran en 

esta vida enteramente irreprochables e irreprensibles a los ojos de Dios;2 

sino que a él, mirándolas en su Hijo, le place aceptar y recompensar aquello 

que es sincero aun cuando esté acompañado de muchas debilidades e 

imperfecciones.3 

1 Ex. 28:38; Ef. 1:6–7; 1 P. 2:5 
2 1 R. 8:46; 2 Cr. 6:36; Sal. 130:3; 143:2; Pr. 20:9; Ec. 7:20; Ro. 3:9, 23; 7:14 ss.; Gá. 5:17; 1 Jn. 1:6–

10 
3 He. 6:10; Mt. 25:21, 23 

7. Las obras hechas por hombres no regenerados, aunque en sí mismas sean 

cosas que Dios ordena, y de utilidad tanto para ellos como para otros,1 sin 

embargo, por no proceder de un corazón purificado por la fe2 y no ser hechas 

de una manera correcta de acuerdo con la Palabra,3 ni para un fin correcto 

(la gloria de Dios4), son, por tanto, pecaminosas, y no pueden agradar a Dios 

ni hacer a un hombre digno de recibir gracia por parte de Dios.5 Y a pesar 

de esto, el hecho de que descuiden las buenas obras es más pecaminoso y 

desagradable a Dios.6 

1 1 R. 21:27–29; 2 R. 10:30, 31; Ro. 2:14; Fil. 1:15–18 
2 Gn. 4:5 con He. 11:4–6; 1 Ti. 1:5; Ro. 14:23; Gá. 5:6 
3 1 Co. 13:3; Is. 1:12 
4 Mt. 6:2, 5, 6; 1 Co. 10:31 
5 Ro. 9:16; Tit. 1:15; 3:5 
6 1 R. 21:27–29; 2 R. 10:30, 31; Sal. 14:4; 36:3 

 

 

 



48 
 

CAPÍTULO 17 

DE LA PERSEVERANCIA DE LOS SANTOS 

1. Aquellos a quienes Dios ha aceptado en el Amado, y ha llamado 

eficazmente y santificado por su Espíritu, y a quienes ha dado la preciosa fe 

de sus elegidos, no pueden caer ni total ni definitivamente del estado de 

gracia, sino que ciertamente perseverarán en él hasta el fin, y serán salvos 

por toda la eternidad, puesto que los dones y el llamamiento de Dios son 

irrevocables, por lo que él continúa engendrando y nutriendo en ellos la fe, 

el arrepentimiento, el amor, el gozo, la esperanza y todas las virtudes del 

Espíritu para inmortalidad;1 y aunque surjan y les azoten muchas tormentas 

e inundaciones, nunca podrán, sin embargo, arrancarles del fundamento y la 

roca a que por la fe están aferrados; a pesar de que, por medio de la 

incredulidad y las tentaciones de Satanás, la visión perceptible de la luz y el 

amor de Dios puede nublárseles y oscurecérseles por un tiempo,2 él, sin 

embargo, es aún el mismo, y ellos serán guardados, sin duda alguna, por el 

poder de Dios para salvación, en la que gozarán de su posesión adquirida, al 

estar ellos esculpidos en las palmas de sus manos y sus nombres escritos en 

el libro de la vida desde toda la eternidad.3 

1 Jn. 10:28, 29; Fil. 1:6; 2 Ti. 2:19; 2 P.1:5–10; 1 Jn. 2:19 
2 Sal. 89:31, 32; 1 Co. 11:32; 2 Ti. 4:7 
3 Sal. 102:27; Mal. 3:6; Ef. 1:14; 1 P. 1:5; Ap. 13:8 

2. Esta perseverancia de los santos depende no de su propio libre albedrío,1 

sino de la inmutabilidad del decreto de elección,2 que fluye del amor libre e 

inmutable de Dios el Padre, sobre la base de la eficacia de los méritos y la 

intercesión de Jesucristo y la unión con él,3 del juramento de Dios,4 de la 

morada de su Espíritu, de la simiente de Dios que está en los santos,5 y de 

la naturaleza del pacto de gracia,6 de todo lo cual surgen también la certeza 

y la infalibilidad de la perseverancia. 

1 Fil. 2:12, 13; Ro. 9:16; Jn. 6:37, 44 
2 Mt. 24:22, 24, 31; Ro. 8:30; 9:11, 16; 11:2, 29; Ef. 1:5–11 
3 Ef. 1:4; Ro. 5:9, 10; 8:31–34; 2 Co. 5:14; Ro. 8:35–38; 1 Co. 1:8, 9; Jn. 14:19; 10:28, 29 
4 He. 6:16–20 
5 1 Jn. 2:19, 20, 27; 3:9; 5:4, 18; Ef. 1:13; 4:30; 2 Co. 1:22; 5:5; Ef. 1:14 
6 Jer. 31:33, 34; 32:40; He. 10:11–18; 13:20, 21 

3. Y aunque los santos (mediante la tentación de Satanás y del mundo, el 

predominio de la corrupción que queda en ellos y el descuido de los medios 

para su preservación) caigan en pecados graves y por algún tiempo 

permanezcan en ellos1 (por lo que incurren en el desagrado de Dios y 

entristecen a su Espíritu Santo,2 se les dañan sus virtudes y consuelos,3 se 

les endurece el corazón y se les hiere la conciencia,4 lastiman y escandalizan 

a otros,5 y se acarrean juicios temporales6), sin embargo, renovarán su 



49 
 

arrepentimiento y serán preservados hasta el fin mediante la fe en Cristo 

Jesús.7 

1 Mt. 26:70, 72, 74 
2 Sal. 38:1–8; Is. 64:5–9; Ef. 4:30; 1 Ts. 5:14 
3 Sal. 51:10–12 
4 Sal. 32:3–4; 73:21–22 
5 2 S. 12:14; 1 Co. 8:9–13; Ro. 14:13–18; 1 Ti. 6:1–2; Tit. 2:5 
6 2 S. 12:14 ss.; Gn. 19:30–38; 1 Co. 11:27–32 
7 Lc. 22:32, 61–62; 1 Co. 11:32; 1 Jn. 3:9; 5:18 

CAPÍTULO 18 

DE LA SEGURIDAD DE LA GRACIA Y DE LA 

SALVACIÓN 

1. Aunque los creyentes que lo son por un tiempo y otras personas no 

regeneradas vanamente se engañen a sí mismos con esperanzas falsas y 

presunciones carnales de hallarse en el favor de Dios y en estado de 

salvación (pero la esperanza de ellos perecerá1), sin embargo, los que creen 

verdaderamente en el Señor Jesús y le aman con sinceridad, esforzándose 

por andar con toda buena conciencia delante de él, pueden en esta vida estar 

absolutamente seguros de hallarse en el estado de gracia, y pueden 

regocijarse en la esperanza de la gloria de Dios; y tal esperanza nunca les 

avergonzará.2 

1 Jer. 17:9; Mt. 7:21–23; Lc. 18:10–14; Jn. 8:41; Ef. 5:6, 7; Gá. 6:3, 7–9 
2 Ro. 5:2, 5; 8:16; 1 Jn. 2:3; 3:14, 18, 19, 24; 5:13; 2 P. 1:10 

2. Esta certeza no es una mera persuasión conjetural y probable, fundada en 

una esperanza falible, sino que es una seguridad infalible de fe1 basada en 

la sangre y la justicia de Cristo reveladas en el evangelio;2 y también en la 

evidencia interna de aquellas virtudes del Espíritu a las cuales se les hacen 

promesas,3 y en el testimonio del Espíritu de adopción testificando con 

nuestro espíritu que somos hijos de Dios;4 y, como fruto suyo, mantiene el 

corazón humilde y santo.5 

1 Ro. 5:2, 5; He. 6:11, 19, 20; 1 Jn. 3:2, 14; 4:16; 5:13, 19, 20 
2 He. 6:17, 18; 7:22; 10:14, 19 
3 Mt. 3:7–10; Mr. 1:15; 2 P. 1:4–11; 1 Jn. 2:3; 3:14, 18, 19, 24; 5:13 
4 Ro. 8:15, 16; 1 Co. 2:12; Gá. 4:6, 7 
5 1 Jn. 3:1–3 

3. Esta seguridad infalible no pertenece a la esencia de la fe hasta tal punto 

que un verdadero creyente no pueda esperar mucho tiempo y luchar con 

muchas dificultades antes de ser partícipe de tal seguridad;1 sin embargo, 

siendo capacitado por el Espíritu para conocer las cosas que le son dadas 

gratuitamente por Dios, puede alcanzarla,2 sin una revelación extraordinaria, 

por el uso adecuado de los medios; y por eso es el deber de cada uno ser 

diligente para hacer firme su llamamiento y elección; para que así su 



50 
 

corazón se ensanche en la paz y en el gozo en el Espíritu Santo, en amor y 

gratitud a Dios, y en fuerza y alegría en los deberes de la obediencia, que 

son los frutos propios de esta seguridad: así está de lejos esta seguridad de 

inducir a los hombres a la disolución.3 

1 Hch. 16:30–34; 1 Jn. 5:13 
2 Ro. 8:15, 16; 1 Co. 2:12; Gá. 4:4–6 con 3:2; 1 Jn. 4:13; Ef. 3:17–19; He. 6:11, 12; 2 P. 1:5–11 
3 2 P. 1:10; Sal. 119:32; Ro. 15:13; Neh. 8:10; 1 Jn. 4:19, 16; Ro. 6:1, 2, 11–13; 14:17; Tit. 2:11–14; 

Ef. 5:18 

4. La seguridad de la salvación de los verdaderos creyentes puede ser, de 

diversas maneras, zarandeada, disminuida e interrumpida; como por la 

negligencia en conservarla,1 por caer en algún pecado especial que hiera la 

conciencia y contriste al Espíritu,2 por alguna tentación repentina o 

vehemente,3 por retirarles Dios la luz de su rostro, permitiendo, aun a los 

que le temen, que caminen en tinieblas, y no tengan luz;4 sin embargo, nunca 

quedan destituidos de la simiente de Dios, y de la vida de fe, de aquel amor 

de Cristo y de los hermanos, de aquella sinceridad de corazón y conciencia 

del deber, por los cuales, mediante la operación del Espíritu, esta seguridad 

puede ser revivida con el tiempo; y por los cuales, mientras tanto, los 

verdaderos creyentes son preservados de caer en total desesperación.5 

1 He. 6:11, 12; 2 P. 1:5–11 
2 Sal. 51:8, 12, 14; Ef. 4:30 
3 Sal. 30:7; 31:22; 77:7, 8; 116:11 
4 Is. 50:10 
5 1 Jn. 3:9; Lc. 22:32; Ro. 8:15, 16; Gá. 4:5; Sal. 42:5, 11 

CAPÍTULO 19 

DE LA LEY DE DIOS 

1. Dios dio a Adán una ley de obediencia universal escrita en su corazón,1 y 

un precepto en particular de no comer del fruto del árbol del conocimiento 

del bien y del mal;2 por lo cual le obligó a él y a toda su posteridad a una 

obediencia personal completa, exacta y perpetua; prometió la vida por su 

cumplimiento de la ley, y amenazó con la muerte su infracción; y le dotó 

también del poder y la capacidad para guardarla.3 

1 Gn. 1:27; Ec. 7:29; Ro. 2:12a, 14, 15 
2 Gn. 2:16, 17 
3 Gn. 2:16, 17; Ro. 10:5; Gá. 3:10, 12 

2. La misma ley que primeramente fue escrita en el corazón del hombre 

continuó siendo una regla perfecta de justicia después de la Caída;1 y fue 

dada por Dios en el monte Sinaí,2 en diez mandamientos, y escrita en dos 

tablas; los cuatro primeros mandamientos contienen nuestros deberes para 

con Dios, y los otros seis, nuestros deberes para con los hombres.3 

1 Para el Cuarto Mandamiento, Gn. 2:3; Ex. 16; Gn. 7:4; 8:10, 12; para el Quinto Mandamiento, Gn. 

37:10; para el Sexto Mandamiento, Gn. 4:3–15; para el Séptimo Mandamiento, Gn. 12:17; para el 



51 
 

Octavo Mandamiento, Gn. 31:30; 44:8; para el Noveno Mandamiento, Gn. 27:12; para el Décimo 

Mandamiento, Gn. 6:2; 13:10, 11 
2 Ro. 2:12a, 14, 15 
3 Ex. 32:15, 16; 34:4, 28; Dt. 10:4 

3. Además de esta ley, comúnmente llamada ley moral, agradó a Dios dar al 

pueblo de Israel leyes ceremoniales que contenían varias ordenanzas típicas; 

en parte de adoración, prefigurando a Cristo, sus virtudes, acciones, 

sufrimientos y beneficios;1 y en parte proponiendo diversas instrucciones 

sobre los deberes morales.2 Todas aquellas leyes ceremoniales, habiendo 

sido prescritas solamente hasta el tiempo de reformar las cosas, han sido 

abrogadas y quitadas por Jesucristo, el verdadero Mesías y único legislador, 

quien fue investido con poder por parte del Padre para ese fin.3 

1 He. 10:1; Col. 2:16, 17 
2 1 Co. 5:7; 2 Co. 6:17; Jud. 23 
3 Col. 2:14, 16, 17; Ef. 2:14–16 

4. Dios también les dio a los israelitas diversas leyes civiles, que expiraron 

juntamente con el Estado de aquel pueblo, no obligando ahora a ningún otro 

en virtud de aquella institución; 1 siendo sus principios de equidad solamente 

utilizables en la moral.2 

1 Lc. 21:20-24; Hch. 6:13, 14; He. 9:18, 19 con 8:7, 13; 9:10; 10:1. 
2 1 Co. 5:1,13 con Dt. 22:21; 1 Co. 9:8–10 con Dt. 25:4 

5. La ley moral obliga para siempre a todos, tanto a los justificados como a 

los demás, a que se la obedezca;1 y esto no solo en consideración a su 

contenido, sino también con respecto a la autoridad de Dios, el Creador, 

quien la dio.2 Tampoco Cristo, en el evangelio, en ninguna manera cancela 

esta obligación sino que la refuerza considerablemente.3 

1 Mt. 19:16–22; Ro. 2:14–15; 3:19–20; 6:14; 7:6; 8:3; 1 Ti. 1:8–11; Ro. 13:8–10; 1 Co. 7:19 con Gá. 

5:6; 6:15; Ef. 4:25–6:4; Stg. 2:11–12 
2 Stg. 2:10–11 
3 Mt. 5:17–19; Ro. 3:31; 1 Co. 9:21; Stg. 2:8 

6. Aunque los verdaderos creyentes no están bajo la ley como pacto de obras 

para ser por ella justificados o condenados,1 sin embargo esta es de gran 

utilidad tanto para ellos como para otros, en que como regla de vida les 

informa de la voluntad de Dios y de sus deberes, les dirige y obliga a andar 

en conformidad con ella,2 les revela también la pecaminosa contaminación 

de sus naturalezas, corazones y vidas; de tal manera que, al examinarse a la 

luz de ella, puedan llegar a una convicción más profunda de su pecado, a 

sentir humillación por él y odio contra él; junto con una visión más clara de 

la necesidad que tienen de Cristo, y de la perfección de su obediencia.3 

También la ley moral es útil para los regenerados a fin de restringir su 

corrupción, en cuanto que prohíbe el pecado; y sus amenazas sirven para 

mostrar lo que aun sus pecados merecen, y qué aflicciones pueden esperar 



52 
 

por ellos en esta vida, aun cuando estén libres de la maldición y el puro rigor 

de la ley.4 Asimismo sus promesas manifiestan a los regenerados que Dios 

aprueba la obediencia y cuáles son las bendiciones que pueden esperar por 

el cumplimiento de la misma,5 aunque no como si la ley se lo debiera como 

pacto de obras;6 de manera que si alguien hace lo bueno y se abstiene de 

hacer lo malo porque la ley le manda lo uno y le prohíbe lo otro, no por ello 

se demuestra que esté bajo la ley y no bajo la gracia.7 

1 Hch. 13:39; Ro. 6:14; 8:1; 10:4; Gá. 2:16; 4:4, 5 
2 Ro. 7:12, 22, 25; Sal. 119:4–6; 1 Co. 7:19 
3 Ro. 3:20; 7:7, 9, 14, 24; 8:3; Stg. 1:23–25 
4 Stg. 2:11; Sal. 119:101, 104, 128 
5 Ef. 6:2, 3; Sal. 37:11; Mt. 5:6; Sal. 19:11 
6 Lc. 17:10 
7 Cf. el libro de Proverbios; Mt. 3:7; Lc. 13:3, 5; Hch. 2:40; He. 11:26; 1 P. 3:8–13 

7. Los usos de la ley ya mencionados tampoco son contrarios a la gracia del 

evangelio, sino que concuerdan armoniosamente con él; pues el Espíritu de 

Cristo subyuga y capacita la voluntad del hombre para que haga libre y 

alegremente lo que requiere la voluntad de Dios, revelada en la ley.1 

1 Gá. 3:21; Jer. 31:33; Ez. 36:27; Ro. 8:4; Tit. 2:14 

CAPÍTULO 20 

DEL EVANGELIO Y DEL ALCANCE DE SU GRACIA 

1. Habiendo sido quebrantado el pacto de obras por el pecado y habiéndose 

vuelto inútil para dar vida, agradó a Dios dar la promesa de Cristo, la 

simiente de la mujer, como el medio para llamar a los elegidos, y engendrar 

en ellos la fe y el arrepentimiento. En esta promesa, el evangelio, en cuanto 

a su sustancia, fue revelado, y es en ella eficaz para la conversión y salvación 

de los pecadores.1 

1 Gn. 3:15 con Ef. 2:12; Gá. 4:4; He. 11:13; Lc. 2:25, 38; 23:51; Ro. 4:13–16; Gá. 3:15–22 

2. Esta promesa de Cristo, y la salvación por medio de él, es revelada 

solamente por la Palabra de Dios.1 Tampoco las obras de la creación o la 

providencia, con la luz de la naturaleza, revelan a Cristo, o la gracia que es 

por medio de él, ni siquiera en forma general u oscura;2 mucho menos hacen 

que los hombres destituidos de la revelación de él por la promesa, o 

evangelio, sean capacitados así para alcanzar la fe salvadora o el 

arrepentimiento.3 

1 Hch. 4:12; Ro. 10:13–15 
2 Sal. 19; Ro. 1:18–23 
3 Ro. 2:12a; Mt. 28:18–20; Lc. 24:46, 47 con Hch. 17:29, 30; Ro. 3:9–20 

3. La revelación del evangelio a los pecadores (hecha en diversos tiempos y 

distintas partes, con la adición de promesas y preceptos para la obediencia 

requerida en aquél, en cuanto a las naciones y personas a quienes es 



53 
 

concedido), es meramente por la voluntad soberana y el beneplácito de 

Dios;1 no apropiándosela en virtud de promesa alguna referida al buen uso 

de las capacidades naturales de los hombres, ni en virtud de la luz común 

recibida aparte de él, lo cual nadie hizo jamás ni puede hacer.2 Por tanto, en 

todas las épocas, la predicación del evangelio ha sido concedida a personas 

y naciones, en cuanto a su extensión o restricción, con gran variedad, según 

el consejo de la voluntad de Dios. 

1 Mt. 11:20 
2 Ro. 3:10–12; 8:7, 8 

4. Aunque el evangelio es el único medio externo para revelar a Cristo y la 

gracia salvadora, y es, como tal, completamente suficiente para este fin,1 sin 

embargo, para que los hombres que están muertos en sus delitos puedan 

nacer de nuevo, ser vivificados o regenerados, es además necesaria una obra 

eficaz e invencible del Espíritu Santo en toda el alma, con el fin de producir 

en ellos una nueva vida espiritual; sin esta, ningún otro medio puede efectuar 

su conversión a Dios.2 

1 Ro. 1:16, 17 
2 Jn. 6:44; 1 Co. 1:22–24; 2:14; 2 Co. 4:4, 6 

CAPÍTULO 21 

DE LA LIBERTAD CRISTIANA Y DE LA LIBERTAD DE 

CONCIENCIA 

1. La libertad que Cristo ha comprado para los creyentes bajo el evangelio 

consiste en su libertad de la culpa del pecado, de la ira condenatoria de Dios 

y de la severidad y maldición de la ley,1 y en ser librados de este presente 

siglo malo, de la servidumbre de Satanás y del dominio del pecado,2 del mal 

de las aflicciones, del temor y aguijón de la muerte, de la victoria del 

sepulcro y de la condenación eterna,3 y también consiste en su libre acceso 

a Dios, y en rendirle obediencia a él, no por temor servil, sino con un amor 

filial y una mente dispuesta.4 

Todo esto era sustancialmente común también a los creyentes bajo la ley;5 

pero bajo el Nuevo Testamento la libertad de los cristianos se ensancha 

mucho más porque están libres del yugo de la ley ceremonial a que estaba 

sujeta la Iglesia judaica, y tienen ahora mayor confianza para acercarse al 

trono de gracia, y experiencias más plenas del libre Espíritu de Dios que 

aquellas de las que participaron generalmente los creyentes bajo la ley.6 

1 Jn. 3:36; Ro. 8:33; Gá. 3:13 
2 Gá. 1:4; Ef. 2:1–3; Col. 1:13; Hch. 26:18; Ro. 6:14–18; 8:3 
3 Ro. 8:28; 1 Co. 15:54–57; 1 Ts. 1:10; He. 2:14–15 
4 Ef. 2:18; 3:12; Ro. 8:15; 1 Jn. 4:18 
5 Jn. 8:32; Sal. 19:7–9; 119:14, 24, 45, 47–48, 72, 97; Ro. 4:5–11; Gá. 3:9; He. 11:27, 33–34 



54 
 

6 Jn. 1:17; He. 1:1, 2a; 7:19, 22; 8:6; 9:23; 11:40; Gá. 2:11 ss.; 4:1–3; Col. 2:16–17; He. 10:19–21; 

Jn. 7:38–39 

2. Solo Dios es el Señor de la conciencia,1 y la ha hecho libre de las doctrinas 

y los mandamientos de los hombres que estén, de alguna manera, en contra 

de su Palabra o que no estén contenidos en esta.2 Así que, creer tales 

doctrinas u obedecer tales mandamientos por causa de la conciencia es 

traicionar la verdadera libertad de conciencia,3 y el requerir una fe implícita 

y una obediencia ciega y absoluta es destruir la libertad de conciencia y 

también la razón.4 

1 Stg. 4:12; Ro. 14:4; Gá. 5:1 
2 Hch. 4:19; 5:29; 1 Co. 7:23; Mt. 15:9 
3 Col. 2:20, 22, 23; Gá. 1:10; 2:3–5; 5:1 
4 Ro. 10:17; 14:23; Hch. 17:11; Jn. 4:22; 1 Co. 3:5; 2 Co. 1:24 

3. Aquellos que bajo el pretexto de la libertad cristiana practican cualquier 

pecado o abrigan cualquier concupiscencia, al pervertir así el propósito 

principal de la gracia del evangelio para su propia destrucción,1 destruyen 

completamente, por tanto, el propósito de la libertad cristiana, que consiste 

en que, siendo librados de las manos de todos nuestros enemigos, sirvamos 

al Señor sin temor, en santidad y justicia delante de él, todos los días de 

nuestra vida.2 

1 Ro. 6:1, 2 
2 Lc. 1:74, 75; Ro. 14:9; Gá. 5:13; 2 P. 2:18, 21 

CAPÍTULO 22 

DE LA ADORACIÓN RELIGIOSA Y DEL DÍA DE REPOSO 

1. La luz de la naturaleza muestra que hay un Dios, que tiene señorío y 

soberanía sobre todo; es justo, bueno y hace bien a todos; y que, por tanto, 

debe ser temido, amado, alabado, invocado, creído, y servido con toda el 

alma, con todo el corazón y con todas las fuerzas.1 Pero el modo aceptable 

de adorar al verdadero Dios está instituido por él mismo, y está de tal manera 

limitado por su propia voluntad revelada que no se debe adorar a Dios 

conforme a las imaginaciones e invenciones de los hombres o a las 

sugerencias de Satanás, ni bajo ninguna representación visible ni en ningún 

otro modo no prescrito en las Santas Escrituras.2 

1 Jer. 10:7; Mr. 12:33 
2 Gn. 4:1–5; Ex. 20:4–6; Mt. 15:3, 8, 9; 2 R. 16:10–18; Lv. 10:1–3; Dt. 17:3; 4:2; 12:29–32; Jos. 1:7; 

23:6–8; Mt. 15:13; Col. 2:20–23; 2 Ti. 3:15–17 

2. La adoración religiosa ha de tributarse a Dios Padre, Hijo y Espíritu 

Santo, y a él solamente;1 no a los ángeles, ni a los santos, ni a ninguna otra 

criatura;2 y desde la Caída, no sin un mediador; ni por la mediación de 

ningún otro, sino solamente de Cristo.3 

1 Mt. 4:9, 10; Jn. 5:23; 2 Co. 13:14 



55 
 

2 Ro. 1:25; Col. 2:18; Ap. 19:10 
3 Jn. 14:6; Ef. 2:18; Col. 3:17; 1 Ti. 2:5 

3. Siendo la oración, con acción de gracias, una parte de la adoración natural, 

la exige Dios de todos los hombres.1 Pero para que pueda ser aceptada, debe 

hacerse en el nombre del Hijo,2 con la ayuda del Espíritu,3 conforme a su 

voluntad,4 con entendimiento, reverencia, humildad, fervor, fe, amor y 

perseverancia;5 y cuando se hace con otros, en una lengua conocida.6 

1 Sal. 95:1–7; 100:1–5 
2 Jn. 14:13, 14 
3 Ro. 8:26 
4 1 Jn. 5:14 
5 Sal. 47:7; Ec. 5:1, 2; He. 12:28; Gn. 18:27; Stg. 5:16; 1:6, 7; Mr. 11:24; Mt. 6:12, 14, 15; Col. 4:2; 

Ef. 6:18 
6 1 Co. 14:13–19, 27, 28 

4. La oración ha de hacerse por cosas lícitas, y a favor de toda clase de 

personas vivas, o que vivirán más adelante;1 pero no a favor de los muertos 

ni de aquellos de quienes se pueda saber que han cometido el pecado de 

muerte.2 

1 1 Jn. 5:14; 1 Ti. 2:1, 2; Jn. 17:20 
2 2 S. 12:21–23; Lc. 16:25, 26; Ap. 14:13; 1 Jn. 5:16 

5. La lectura de las Escrituras,1 la predicación y la audición de la Palabra de 

Dios,2 la instrucción y la amonestación los unos a los otros por medio de 

salmos, himnos y cantos espirituales, el cantar con gracia en el corazón al 

Señor,3 como también la administración del bautismo4 y la Cena del Señor:5 

todas estas cosas son parte de la adoración religiosa a Dios que ha de 

realizarse en obediencia a él, con entendimiento, fe, reverencia y temor 

piadoso; además, la humillación solemne,6 con ayunos, y las acciones de 

gracias en ocasiones especiales, han de usarse de una manera santa y 

piadosa.7 

1 Hch. 15:21; 1 Ti. 4:13; Ap. 1:3 
2 2 Ti. 4:2; Lc. 8:18 
3 Col. 3:16; Ef. 5:19 
4 Mt. 28:19, 20 
5 1 Co. 11:26 
6 Est. 4:16; Jl. 2:12; Mt. 9:15; Hch. 13:2, 3; 1 Co. 7:5 
7 Ex. 15:1–19; Sal. 107 

6. Ahora, bajo el evangelio, ni la oración ni ninguna otra parte de la 

adoración religiosa están limitadas a un lugar, ni son más aceptables por el 

lugar en que se realizan, o hacia el cual se dirigen;1 sino que Dios ha de ser 

adorado en todas partes en espíritu y en verdad;2 tanto en cada familia en 

particular3 diariamente,4 como cada uno en secreto por sí solo;5 así como de 

una manera más solemne en las reuniones públicas,6 las cuales no han de 

descuidarse ni abandonarse voluntariamente o por negligencia, cuando Dios 

por su Palabra o providencia nos llama a ellas.7 



56 
 

1 Jn. 4:21 
2 Mal. 1:11; 1 Ti. 2:8; Jn. 4:23, 24 
3 Dt. 6:6, 7; Job 1:5; 1 P. 3:7 
4 Mt. 6:11 
5 Mt. 6:6 
6 Sal. 84:1, 2, 10; Mt. 18:20; 1 Co. 3:16; 14:25; Ef. 2:21, 22 
7 Hch. 2:42; He. 10:25 

7. Así como es la ley de la naturaleza que, en general, una proporción de 

tiempo, por designio de Dios se dedique a la adoración de Dios, así en su 

Palabra, por un mandamiento positivo, moral y perpetuo que obliga a todos 

los hombres en todas las épocas, Dios ha señalado particularmente un día de 

cada siete como día de reposo, para que sea guardado santo para él;1 el cual 

desde el principio del mundo hasta la resurrección de Cristo fue el último 

día de la semana y desde la resurrección de Cristo fue cambiado al primer 

día de la semana, que es llamado el Día del Señor y debe ser perpetuado 

hasta el fin del mundo como el día de reposo cristiano, siendo abolida la 

observancia del último día de la semana.2 

1 Gn. 2:3; Ex. 20:8–11; Mr. 2:27, 28; Ap. 1:10 
2 Jn. 20:1; Hch. 2:1; 20:7; 1 Co. 16:1; Ap. 1:10; Col. 2:16, 17 

8. El día de reposo se guarda santo para el Señor cuando los hombres, 

después de la debida preparación de su corazón y arreglados de antemano 

todos sus asuntos cotidianos, no solamente observan un santo descanso 

durante todo el día de sus propias labores, palabras y pensamientos1 acerca 

de sus ocupaciones y diversiones seculares; sino que también se dedican 

todo el tiempo al ejercicio público y privado de la adoración de Dios, y a los 

deberes de necesidad y de misericordia.2 

1 Ex. 20:8–11; Neh. 13:15–22; Is. 58:13, 14; Ap. 1:10 
2 Mt. 12:1–13; Mr. 2:27, 28 

CAPÍTULO 23 

DE LOS JURAMENTOS Y VOTOS LÍCITOS 

1. Un juramento lícito es una parte de la adoración religiosa en la cual la 

persona que jura con verdad, justicia y juicio, solemnemente pone a Dios 

como testigo de lo que jura, y para que le juzgue conforme a la verdad o la 

falsedad de lo que jura.1 

1 Dt. 10:20; Ex. 20:7; Lv. 19:12; 2 Cr. 6:22, 23; 2 Co. 1:23 

2. Solo por el nombre de Dios deben jurar los hombres, y al hacerlo han de 

usarlo con todo temor santo y reverencia. Por lo tanto, jurar vana o 

temerariamente por este nombre glorioso y temible, o simplemente el jurar 

por cualquier otra cosa, es pecaminoso y debe aborrecerse.1 Sin embargo, 

como en asuntos de peso y de importancia, para confirmación de la verdad 

y para poner fin a toda contienda, un juramento está justificado por la 



57 
 

Palabra de Dios, por eso, cuando una autoridad legítima exija un juramento 

lícito para tales asuntos, este juramento debe hacerse.2 

1 Dt. 6:13; 28:58; Ex. 20:7; Jer. 5:7 
2 He. 6:13–16; Gn. 24:3; 47:30, 31; 50:25; 1 R. 17:1; Neh. 13:25; 5:12; Esd. 10:5; Nm. 5:19, 21; 1 R. 

8:31; Ex. 22:11; Is. 45:23; 65:16; Mt. 26:62–64; Ro. 1:9; 2 Co. 1:23; Hch. 18:18 

3. Todo aquel que haga un juramento justificado por la Palabra de Dios debe 

considerar seriamente la gravedad de un acto tan solemne, y no afirmar en 

el mismo nada sino lo que sepa que es verdad, porque por juramentos 

temerarios, falsos y vanos se provoca al Señor y por razón de ello la tierra 

se enluta.1 

1 Ex. 20:7; Lv. 19:12; Nm. 30:2; Jer. 4:2; 23:10 

4. Un juramento debe hacerse en el sentido claro y común de las palabras, 

sin equívocos o reservas mentales.1 

1 Sal. 24:4; Jer. 4:2 

 

5. Un voto (que no ha de hacerse a ninguna criatura, sino solo a Dios1) ha 

de hacerse y cumplirse con todo cuidado piadoso y fidelidad;2 pero los votos 

monásticos papistas de celibato perpetuo, pretendida pobreza y obediencia 

a las reglas eclesiásticas, distan tanto de ser grados de perfección superior 

que son más bien trampas supersticiosas y pecaminosas en las que ningún 

cristiano debe enredarse.3 

1 Nm. 30:2, 3; Sal. 76:11; Jer. 44:25, 26 
2 Nm. 30:2; Sal. 61:8; 66:13, 14; Ec. 5:4–6; Is. 19:21 
3 1 Co. 6:18 con 7:2, 9; 1 Ti. 4:3; Ef. 4:28; 1 Co. 7:23; Mt. 19:11, 12 

CAPÍTULO 24 

DE LAS AUTORIDADES CIVILES 

1. Dios, el supremo Señor y Rey del mundo entero, ha instituido autoridades 

civiles para estarle sujetas y gobernar al pueblo1 para la gloria de Dios y el 

bien público;2 y con este fin, les ha provisto con el poder de la espada, para 

la defensa y el ánimo de los que hacen lo bueno, y para el castigo de los 

malhechores.3 

1 Sal. 82:1; Lc. 12:48; Ro. 13:1–6; 1 P. 2:13, 14 
2 Gn. 6:11–13 con 9:5, 6; Sal. 58:1, 2; 72:14; 82:1–4; Pr. 21:15; 24:11, 12; 29:14, 26; 31:5; Ez. 7:23; 

45:9; Dn. 4:27; Mt. 22:21; Ro. 13:3, 4; 1 Ti. 2:2; 1 P. 2:14 
3 Gn. 9:6; Pr. 16:14; 19:12; 20:2; 21:15; 28:17; Hch. 25:11; Ro. 13:4; 1 P. 2:14 

2. Es lícito para los cristianos aceptar cargos dentro de la autoridad civil 

cuando sean llamados para ello;1 en el desempeño de dichos cargos deben 

mantener especialmente la justicia y la paz, según las buenas leyes de cada 



58 
 

reino y Estado; y así, con este propósito, ahora bajo el Nuevo Testamento, 

pueden hacer lícitamente la guerra en ocasiones justas y necesarias.2 

1 Ex. 22:8–9, 28–29; Daniel; Nehemías; Pr. 14:35; 16:10, 12; 20:26, 28; 25:2; 28:15–16; 29:4, 14; 

31:4–5; Ro. 13:2, 4, 6 
2 Lc. 3:14; Ro. 13:4 

3. Habiendo sido instituidas por Dios las autoridades civiles con los fines ya 

mencionados, se les debe rendir sujeción1 en el Señor en todas las cosas 

lícitas2 que manden, no solo por causa de la ira sino también de la 

conciencia; y debemos ofrecer súplicas y oraciones a favor de los reyes y de 

todos los que están en autoridad, para que bajo su gobierno podamos vivir 

una vida tranquila y sosegada en toda piedad y honestidad.3 

1 Pr. 16:14, 15; 19:12; 20:2; 24:21, 22; 25:15; 28:2; Ro. 13:1–7; Tit. 3:1; 1 P. 2:13, 14 
2 Dn. 1:8; 3:4–6, 16–18; 6:5–10, 22; Mt. 22:21; Hch. 4:19, 20; 5:29 
3 Jer. 29:7; 1 Ti. 2:1–4 

CAPÍTULO 25 

DEL MATRIMONIO 

1. El matrimonio ha de ser entre un hombre y una mujer; no es lícito para 

ningún hombre tener más de una esposa, ni para ninguna mujer tener más 

de un marido.1 

1 Gn. 2:24 con Mt. 19:5, 6; 1 Ti. 3:2; Tit. 1:6 

2. El matrimonio fue instituido para la mutua ayuda de esposo y esposa;1 

para multiplicar el género humano por medio de una descendencia legítima2 

y para evitar la impureza.3 

1 Gn. 2:18; Pr. 2:17; Mal. 2:14 
2 Gn. 1:28; Sal. 127:3–5; 128:3, 4 
3 1 Co. 7:2, 9 

3. Pueden casarse lícitamente toda clase de personas capaces de dar su 

consentimiento en su sano juicio;1 sin embargo, es deber de los cristianos 

casarse en el Señor. Y, por tanto, los que profesan la verdadera fe no deben 

casarse con incrédulos o idólatras; ni deben los que son piadosos unirse en 

yugo desigual, casándose con los que sean malvados en sus vidas o que 

sostengan herejías condenables.2 

1 1 Co. 7:39; 2 Co. 6:14; He. 13:4; 1 Ti. 4:3 
2 1 Co. 7:39; 2 Co. 6:14 

4. El matrimonio no debe contraerse dentro de los grados de consanguinidad 

o afinidad prohibidos en la Palabra, ni pueden tales matrimonios incestuosos 

legalizarse jamás por ninguna ley humana, ni por el consentimiento de las 

partes, de tal manera que esas personas puedan vivir juntas como marido y 

mujer.1 



59 
 

1 Lv. 18:6–18; Am. 2:7; Mr. 6:18; 1 Co. 5:1 

CAPÍTULO 26 

DE LA IGLESIA 

1. La Iglesia católica o universal,1 que (con respecto a la obra interna del 

Espíritu y la verdad de la gracia) puede llamarse invisible, se compone del 

número completo de los elegidos que han sido, son o serán reunidos en uno 

bajo Cristo, su cabeza; y es la esposa, el cuerpo, la plenitud de aquel que 

llena todo en todos.2 

1 Mt. 16:18; 1 Co. 12:28; Ef. 1:22; 4:11–15; 5:23–25, 27, 29, 32; col. 1:18, 24; He. 12:23 
2 Ef. 1:22; 4:11–15; 5:23–25, 27, 29, 32; Col. 1:18, 24; Ap. 21:9–14 

2. Todas las personas en todo el mundo que profesan la fe del evangelio y 

obediencia a Dios por Cristo conforme al mismo, que no destruyan su propia 

profesión mediante errores fundamentales o conductas impías, son y pueden 

ser llamados santos visibles;1 y de tales personas todas las congregaciones 

locales deben estar compuestas.2 

1 1 Co. 1:2; Ro. 1:7, 8; Hch. 11:26; Mt. 16:18; 28:15–20; 1 Co. 5:1–9 
2 Mt. 18:15–20; Hch. 2:37–42; 4:4; Ro. 1:7; 1 Co. 5:1–9 

3. Las iglesias más puras bajo el cielo están sujetas a la impureza y al error,1 

y algunas han degenerado tanto que han llegado a ser no iglesias de Cristo 

sino sinagogas de Satanás.2 Sin embargo, Cristo siempre ha tenido y siempre 

tendrá un reino en este mundo, hasta el fin del mismo, compuesto de 

aquellos que creen en él y profesan su nombre.3 

1 1 Co. 1:11; 5:1; 6:6; 11:17–19; 3 Jn. 9, 10; Ap. 2 y 3 
2 Ap. 2:5 con 1:20; 1 Ti. 3:14, 15; Ap. 18:2 
3 Mt. 16:18; 24:14; 28:20; Mr. 4:30–32; Sal. 72:16–18; 102:28; Is. 9:6, 7; Ap. 12:17; 20:7–9 

4. La Cabeza de la Iglesia es el Señor Jesucristo, en quien, por el designio 

del Padre, todo el poder requerido para el llamamiento, el establecimiento, 

el orden o el gobierno de la Iglesia, está suprema y soberanamente 

investido.1 No puede el papa de Roma ser cabeza de ella en ningún sentido, 

sino que él es aquel anticristo, aquel hombre de pecado e hijo de perdición, 

que se ensalza en la Iglesia contra Cristo y contra todo lo que se llama Dios, 

a quien el Señor destruirá con el resplandor de su venida.2 

1 Col. 1:18; Ef. 4:11–16; 1:20–23; 5:23–32; 1 Co. 12:27, 28; Jn. 17:1–3; Mt. 28:18–20; Hch. 5:31; 

Jn. 10:14–16 
2 2 Ts. 2:2–9 

5. En el ejercicio de este poder que le ha sido confiado, el Señor Jesús, a 

través del ministerio de su Palabra y por su Espíritu, llama a sí mismo del 

mundo a aquellos que le han sido dados por su Padre1 para que anden delante 

de él en todos los caminos de la obediencia que él les prescribe en su 

Palabra.2 A los así llamados, él les ordena andar juntos en congregaciones 



60 
 

concretas, o iglesias, para su edificación mutua y la debida observancia del 

culto público, que él requiere de ellos en el mundo.3 

1 Jn. 10:16, 23; 12:32; 17:2; Hch. 5:31, 32 
2 Mt. 28:20 
3 Mt. 18:15–20; Hch. 14:21–23; Tit. 1:5; 1 Ti. 1:3; 3:14–16; 5:17–22 

6. Los miembros de estas iglesias son santos por su llamamiento, y en una 

forma visible manifiestan y evidencian (por su profesión de fe y su 

conducta) su obediencia al llamamiento de Cristo;1 y voluntariamente 

acuerdan andar juntos, conforme al designio de Cristo, dándose a sí mismos 

al Señor y mutuamente, por la voluntad de Dios, profesando sujeción a los 

preceptos del evangelio.2 

1 Mt. 28:18–20; Hch. 14:22, 23; Ro. 1:7; 1 Co. 1:2 con los vv. 13–17; 1 Ts. 1:1 con los vv. 2–10; 

Hch. 2:37–42; 4:4; 5:13, 14 
2 Hch. 2:41, 42; 5:13, 14; 2 Co. 9:13 

7. A cada una de estas iglesias así reunidas, el Señor, conforme a su mente 

declarada en su Palabra, ha dado todo el poder y autoridad en cualquier 

sentido necesarios para realizar ese orden en la adoración y en la disciplina 

que él ha instituido para que lo guarden; juntamente con mandatos y reglas 

para el ejercicio propio y correcto y la ejecución del mencionado poder.1 

1 Mt. 18:17–20; 1 Co. 5:4, 5, 13; 2 Co. 2:6–8 

8. Una iglesia local, reunida y completamente organizada de acuerdo a la 

mente de Cristo, está compuesta por oficiales y miembros; y los oficiales 

designados por Cristo para ser escogidos y apartados por la iglesia (así 

llamada y reunida), para la particular administración de las ordenanzas y el 

ejercicio del poder o el deber, que él les confía o al que les llama, para que 

continúen hasta el fin del mundo, son los obispos o ancianos, y los 

diáconos.1 

1 Fil. 1:1; 1 Ti. 3:1–13; Hch. 20:17, 28; Tit. 1:5–7; 1 P. 5:2 

9. La manera designada por Cristo para el llamamiento de cualquier persona 

que ha sido cualificada y dotada por el Espíritu Santo1 para el oficio de 

obispo o anciano en una iglesia, es que sea escogido para el mismo por 

común sufragio de la iglesia misma,2 y solemnemente apartado mediante 

ayuno y oración con la imposición de manos de los ancianos de la iglesia, si 

es que hay algunos constituidos anteriormente en ella;3 y para un diácono, 

que sea escogido por el mismo sufragio y apartado mediante oración y la 

misma imposición de manos.4 

1 Ef. 4:11; 1 Ti. 3:1–13 
2 Hch. 6:1–7; 14:23 con Mt. 18:17–20; 1 Co. 5:1–13 
3 1 Ti. 4:14; 5:22 
4 Hch. 6:1–7 



61 
 

10. Siendo la obra de los pastores atender constantemente al servicio de 

Cristo, en sus iglesias, en el ministerio de la Palabra y la oración, velando 

por sus almas, como aquellos que han de dar cuenta a él,1 es la 

responsabilidad de las iglesias a las que ellos ministran darles no solamente 

todo el respeto debido, sino compartir también con ellos todas sus cosas 

buenas, según sus posibilidades,2 de manera que tengan una provisión 

adecuada, sin que tengan que enredarse en actividades seculares,3 y puedan 

también practicar la hospitalidad hacia los demás.4 Esto lo requiere la ley de 

la naturaleza y el mandato expreso de Nuestro Señor Jesús, quien ha 

ordenado que los que predican el evangelio vivan del evangelio.5 

1 Hch. 6:4; 1 Ti. 3:2; 5:17; He. 13:17 
2 1 Ti. 5:17, 18; 1 Co. 9:14; Gá. 6:6, 7 
3 2 Ti. 2:4 
4 1 Ti. 3:2 
5 1 Co. 9:6–14; 1 Ti. 5:18 

11. Aunque sea la responsabilidad de los obispos o pastores de las iglesias, 

según su oficio, estar constantemente dedicados a la predicación de la 

Palabra, sin embargo la obra de predicar la Palabra no está tan 

particularmente limitada a ellos, sino que otros también dotados y 

cualificados por el Espíritu Santo para ello y aprobados y llamados por la 

iglesia, pueden y deben desempeñarla.1 

1 Hch. 8:5; 11:19–21; 1 P. 4:10, 11 

12. Todos los creyentes están obligados a unirse a iglesias locales cuando y 

donde tengan la oportunidad de hacerlo. Asimismo todos aquellos que son 

admitidos a los privilegios de una iglesia también están sujetos a la 

disciplina y el gobierno de la misma iglesia, conforme a la norma de Cristo.1 

1 1 Ts. 5:14; 2 Ts. 3:6, 14, 15; 1 Co. 5:9–13; He. 13:17 

13. Ningún miembro de iglesia, en base a alguna ofensa recibida, habiendo 

cumplido el deber requerido de él hacia la persona que le ha ofendido, debe 

perturbar el orden de la iglesia, o ausentarse de las reuniones de la iglesia o 

de la administración de ninguna de las ordenanzas en base a tal ofensa de 

cualquier otro miembro, sino que debe esperar en Cristo mientras prosigan 

las actuaciones de la iglesia.1 

1 Mt. 18:15–17; Ef. 4:2, 3; Col. 3:12–15; 1 Jn. 2:7–11, 18, 19; Ef. 4:2, 3; Mt. 28:20 

14. Puesto que cada iglesia, y todos sus miembros, están obligados a orar 

continuamente por el bien y la prosperidad de todas las iglesias de Cristo en 

todos los lugares, y en todas las ocasiones ayudar a cada una dentro de los 

límites de sus áreas y vocaciones, en el ejercicio de sus dones y virtudes,1 

así las iglesias, cuando estén establecidas por la providencia de Dios de 

manera que puedan gozar de la oportunidad y el beneficio de ello,2 deben 



62 
 

tener comunión entre sí, para su paz, crecimiento en amor y edificación 

mutua.3 

1 Jn. 13:34, 35; 17:11, 21–23; Ef. 4:11–16; 6:18; Sal. 122:6; Ro. 16:1–3; 3 Jn. 8–10 con 2 Jn. 5–11; 

Ro. 15:26; 2 Co. 8:1–4, 16–24; 9:12–15; Col. 2:1 con 1:3, 4, 7 y 4:7, 12 
2 Gá. 1:2, 22; Col. 4:16; Ap. 1:4; Ro. 16:1, 2; 3 Jn. 8–10 
3 1 Jn. 4:1–3 con 2 y 3 Juan; Ro. 16:1–3; 2 Co. 9:12–15; Jos. 22 

15. En casos de dificultades o diferencias respecto a la doctrina o el gobierno 

de la iglesia, en que bien las iglesias en general o bien una sola iglesia están 

concernidas en su paz, unión y edificación; o uno o varios miembros de una 

iglesia son dañados por procedimientos disciplinarios que no sean de 

acuerdo a la verdad y al orden, es conforme a la mente de Cristo que muchas 

iglesias que tengan comunión entre sí, se reúnan a través de sus 

representantes para considerar y dar su consejo sobre los asuntos en disputa, 

para informar a todas las iglesias concernidas.1 Sin embargo, a los 

representantes congregados no se les entrega ningún poder eclesiástico 

propiamente dicho ni jurisdicción sobre las iglesias mismas para ejercer 

disciplina sobre cualquiera de ellas o sus miembros, o para imponer sus 

decisiones sobre ellas o sus oficiales.2 

1 Gá. 2:2; Pr. 3:5–7; 12:15; 13:10 
2 1 Co. 7:25, 36, 40; 2 Co. 1:24; 1 Jn. 4:1 

CAPÍTULO 27 

DE LA COMUNIÓN DE LOS SANTOS 

1. Todos los santos que están unidos a Jesucristo,1 su cabeza, por su Espíritu 

y por la fe2 (aunque no por ello vengan a ser una persona con El3), participan 

en sus virtudes, padecimientos, muerte, resurrección y gloria;4 y, estando 

unidos unos a otros en amor, participan mutuamente de sus dones y 

virtudes,5 y están obligados al cumplimiento de tales deberes, públicos y 

privados, de manera ordenada, que conduzcan a su mutuo bien, tanto en el 

hombre interior como en el exterior.6 

1 Ef. 1:4; Jn. 17:2, 6; 2 Co. 5:21; Ro. 6:8; 8:17; 8:2; 1 Co. 6:17; 2 P. 1:4 
2 Ef. 3:16, 17; Gá. 2:20; 2 Co. 3:17, 18 
3 1 Co. 8:6; Col. 1:18, 19; 1 Ti. 6:15, 16; Is. 42:8; Sal. 45:7; He. 1:8, 9 
4 1 Jn. 1:3; Jn. 1:16; 15:1–6; Ef. 2:4–6; Ro. 4:25; 6:1–6; Fil. 3:10; Col. 3:3, 4 
5 Jn. 13:34, 35; 14:15; Ef. 4:15; 1 P. 4:10; Ro. 14:7, 8; 1 Co. 3:21–23; 12:7, 25–27 
6 Ro. 1:12; 12:10–13; 1 Ts. 5:11, 14; 1 P. 3:8; 1 Jn. 3:17, 18; Gá. 6:10 

2. Los santos, por su profesión, están obligados a mantener entre sí un 

compañerismo y comunión santos en la adoración a Dios y en el 

cumplimiento de los otros servicios espirituales que tiendan a su edificación 

mutua,1 así como a socorrerse los unos a los otros en las cosas externas 

según sus posibilidades y necesidades.2 Según la norma del evangelio, 

aunque esta comunión deba ejercerse especialmente en las relaciones en que 

se encuentren, ya sea en las familias o en las iglesias,3 no obstante, debe 



63 
 

extenderse, según Dios dé la oportunidad, a toda la familia de la fe, es decir, 

a todos los que en todas partes invocan el nombre del Señor Jesús.4 Sin 

embargo, su comunión mutua como santos no quita ni infringe el derecho o 

la propiedad que cada hombre tiene sobre sus bienes y posesiones.5 

1 He. 10:24, 25; 3:12, 13 
2 Hch. 11:29, 30; 2 Co. 8, 9; Gá. 2; Ro. 15 
3 1 Ti. 5:8, 16; Ef. 6:4; 1 Co. 12:27 
4 Hch. 11:29, 30; 2 Co. 8, 9; Gá. 2; 6:10; Ro. 15 
5 Hch. 5:4; Ef. 4:28; Ex. 20:15 

CAPÍTULO 28 

DEL BAUTISMO Y LA CENA DEL SEÑOR 

1. El bautismo y la Cena del Señor son ordenanzas que han sido positiva y 

soberanamente instituidas por el Señor Jesús, el único legislador,1 para que 

continúen en su Iglesia hasta el fin del mundo.2 

1 Mt. 28:19, 20; 1 Co. 11:24, 25 
2 Mt. 28:18–20; Ro. 6:3, 4; 1 Co. 1:13–17; Gá. 3:27; Ef. 4:5; Col. 2:12; 1 P. 3:21; 1 Co. 11:26; Lc. 

22:14–20 

2. Estas santas instituciones han de ser administradas solamente por aquellos 

que estén cualificados y llamados para ello, según la comisión de Cristo.1 

1 Mt. 24:45–51; Lc. 12:41–44; 1 Co. 4:1; Tit. 1:5–7 

CAPÍTULO 29 

DEL BAUTISMO 

1. El bautismo es una ordenanza del Nuevo Testamento instituida por 

Jesucristo, con el fin de ser para la persona bautizada una señal de su 

comunión con él en su muerte y resurrección, de estar injertado en él,1 de la 

remisión de pecados2 y de su entrega a Dios por medio de Jesucristo para 

vivir y andar en novedad de vida.3 

1 Ro. 6:3–5; Col. 2:12; Gá. 3:27 
2 Mr. 1:4; Hch. 22:16 
3 Ro. 6:4 

2. Los que realmente profesan arrepentimiento para con Dios y fe en nuestro 

Señor Jesucristo y obediencia a él son los únicos sujetos adecuados de esta 

ordenanza.1 

1 Mt. 3:1–12; Mr. 1:4–6; Lc. 3:3–6; Mt. 28:19, 20; Mr. 16:15, 16; Jn. 4:1, 2; 1 Co. 1:13–17; Hch. 

2:37–41; 8:12, 13, 36–38; 9:18; 10:47, 48; 11:16; 15:9; 16:14, 15, 31–34; 18:8; 19:3–5; 22:16; Ro. 

6:3, 4; Gá. 3:27; Col. 2:12; 1 P. 3:21; Jer. 31:31–34; Fil. 3:3; Jn. 1:12, 13; Mt. 21:43 

3. El elemento exterior que debe usarse en esta ordenanza es el agua, en la 

cual ha de ser bautizada1 la persona en el nombre del Padre, del Hijo y del 

Espíritu Santo.2 



64 
 

1 Mt. 3:11; Hch. 8:36, 38; 22:16 
2 Mt. 28:18–20 

4. La inmersión de la persona en el agua es necesaria para la correcta 

administración de esta ordenanza.1 

1 2 R. 5:14; Sal. 69:2; Is. 21:4; Mr. 1:5, 8–9; Jn. 3:23; Hch. 8:38; Ro. 6:4; Col. 2:12; Mr. 7:3–4; 10:38–

39; Lc. 12:50; 1 Co. 10:1, 2; Mt. 3:11; Hch. 1:5, 8; 2:1–4, 17 

CAPÍTULO 30 

DE LA CENA DEL SEÑOR 

1. La Cena del Señor Jesús fue instituida por él la misma noche en que fue 

entregado,1 para que se observara en sus iglesias2 hasta el fin del mundo,3 

para el recuerdo perpetuo y para la manifestación del sacrificio de sí mismo 

en su muerte,4 para confirmación de la fe de los creyentes en todos los 

beneficios de la misma,5 para su alimentación espiritual y crecimiento en 

él,6 para un mayor compromiso en todas las obligaciones que le deben a él,7 

y para ser un vínculo y una prenda de su comunión con él y entre ellos 

mutuamente.8 

1 1 Co. 11:23–26; Mt. 26:20–26; Mr. 14:17–22; Lc. 22:19–23 
2 Hch. 2:41, 42; 20:7; 1 Co. 11:17–22, 33, 34 
3 Mr. 14:24, 25; Lc. 22:17–22; 1 Co. 11:24–26 
4 1 Co. 11:24–26; Mt. 26:27, 28; Lc. 22:19, 20 
5 Ro. 4:11 
6 Jn. 6:29, 35, 47–58 
7 1 Co. 11:25 
8 1 Co. 10:16, 17 

2. En esta ordenanza Cristo no es ofrecido a su Padre, ni se hace en absoluto 

ningún verdadero sacrificio para la remisión del pecado ni de los vivos ni de 

los muertos; sino que solamente es un memorial de aquel único ofrecimiento 

de sí mismo y por sí mismo en la cruz, una sola vez para siempre,1 y una 

ofrenda espiritual de toda la alabanza posible a Dios por el mismo.2 Así que 

el sacrificio papal de la misa, como ellos la llaman, es sumamente 

abominable e injurioso para con el sacrificio mismo de Cristo, la única 

propiciación por todos los pecados de los elegidos. 

1 Jn. 19:30; He. 9:25–28; 10:10–14; Lc. 22:19; 1 Co. 11:24, 25 
2 Mt. 26:26, 27, 30 con He. 13:10–16 

3. El Señor Jesús, en esta ordenanza, ha designado a sus ministros para que 

oren y bendigan los elementos del pan y del vino, y que los aparten así del 

uso común para el uso sagrado; que tomen y partan el pan, y tomen la copa 

y (participando también ellos mismos) den ambos a los participantes.1 

1 1 Co. 11:23–26; Mt. 26:26–28; Mr. 14:24, 25; Lc. 22:19–22 

4. El negar la copa al pueblo,1 el adorar los elementos, el elevarlos o 

llevarlos de un lugar a otro para adorarlos y el guardarlos para cualquier 



65 
 

pretendido uso religioso,2 es contrario a la naturaleza de esta ordenanza y a 

la institución de Cristo.3 

1 Mt. 26:27; Mr. 14:23; 1 Co. 11:25–28 
2 Ex. 20:4, 5 
3 Mt. 15:9 

5. Los elementos externos de esta ordenanza, debidamente separados para 

el uso ordenado por Cristo, tienen tal relación con él crucificado que en un 

sentido verdadero, aunque en términos figurativos, se llaman a veces por el 

nombre de las cosas que representan, a saber: el cuerpo y la sangre de 

Cristo;1 no obstante, en sustancia y en naturaleza, esos elementos siguen 

siendo verdadera y solamente pan y vino, como eran antes.2 

1 1 Co. 11:27; Mt. 26:26–28 
2 1 Co. 11:26–28; Mt. 26:29 

6. Esa doctrina que sostiene un cambio de sustancia del pan y del vino en la 

sustancia del cuerpo y la sangre de Cristo (llamada comúnmente 

transustanciación), por la consagración de un sacerdote, o de algún otro 

modo, es repugnante no solo a la Escritura1 sino también al sentido común 

y a la razón; echa abajo la naturaleza de la ordenanza; y ha sido y es la causa 

de muchísimas supersticiones y, además, de crasas idolatrías. 

1 Mt. 26:26–29; Lc. 24:36–43, 50–51; Jn. 1:14; 20:26–29; Hch. 1:9–11; 3:21; 1 Co. 11:24–26; Lc. 

12:1; Ap. 1:20; Gn. 17:10–11; Ez. 37:11; Gn. 41:26–27 

7. Los que reciben dignamente esta ordenanza,1 participando externamente 

de los elementos visibles, también participan interiormente, por la fe, de una 

manera real y verdadera, aunque no carnal ni corporal, sino alimentándose 

espiritualmente de Cristo crucificado y recibiendo todos los beneficios de 

su muerte.2 El cuerpo y la sangre de Cristo no están entonces ni carnal ni 

corporal sino espiritualmente presentes en aquella ordenanza a la fe de los 

creyentes, tanto como los elementos mismos lo están para sus sentidos 

corporales.3 

1 1 Co. 11:28 
2 Jn. 6:29, 35, 47–58 
3 1 Co. 10:16 

8. Todos los ignorantes e impíos, no siendo aptos para gozar de la comunión 

con Cristo, son por tanto indignos de la mesa del Señor y, mientras 

permanezcan como tales, no pueden, sin pecar grandemente contra él, 

participar de estos sagrados misterios o ser admitidos a ellos;1 además, 

quienquiera que los reciba indignamente es culpable del cuerpo y la sangre 

del Señor, pues come y bebe juicio para sí.2 

1 Mt. 7:6; Ef. 4:17–24; 5:3–9; Ex. 20:7, 16; 1 Co. 5:9–13; 2 Jn. 10; Hch. 2:41, 42; 20:7; 1 Co. 11:17–

22, 33–34 
2 1 Co. 11:20–22, 27–34 



66 
 

CAPÍTULO 31 

DEL ESTADO DEL HOMBRE DESPUÉS DE LA MUERTE Y 

DE LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS 

1. Los cuerpos de los hombres vuelven al polvo después de la muerte y ven 

la corrupción,1 pero sus almas (que ni mueren ni duermen), teniendo una 

subsistencia inmortal, vuelven inmediatamente a Dios que las dio.2 Las 

almas de los justos, siendo entonces hechas perfectas en santidad, son 

recibidas en el Paraíso donde están con Cristo, y contemplan la faz de Dios 

en luz y gloria, esperando la plena redención de sus cuerpos.3 Las almas de 

los malvados son arrojadas al infierno, donde permanecen atormentadas y 

envueltas en densas tinieblas, reservadas para el juicio del gran día.4 Fuera 

de estos dos lugares para las almas separadas de sus cuerpos, la Escritura no 

reconoce ningún otro. 

1 Gn. 2:17; 3:19; Hch. 13:36; Ro. 5:12–21; 1 Co. 15:22 
2 Gn. 2:7; Stg. 2:26; Mt. 10:28; Ec. 12:7 
3 Sal. 23:6; 1 R. 8:27–49; Is. 63:15; 66:1; Lc. 23:43; Hch. 1:9–11; 3:21; 2 Co. 5:6–8; 12:2–4; Ef. 4:10; 

Fil. 1:21–23; He. 1:3; 4:14, 15; 6:20; 8:1; 9:24; 12:23; Ap. 6:9–11; 14:13; 20:4–6 
4 Lc. 16:22–26; Hch. 1:25; 1 P. 3:19; 2 P. 2:9 

2. Los santos que se encuentren vivos en el último día no dormirán, sino que 

serán transformados,1 y todos los muertos serán resucitados2 con sus mismos 

cuerpos, y no con otros,3 aunque con diferentes cualidades,4 y estos serán 

unidos otra vez a sus almas para siempre.5 

1 1 Co. 15:50–53; 2 Co. 5:1–4; 1 Ts. 4:17 
2 Dn. 12:2; Jn. 5:28, 29; Hch. 24:15 
3 Job 19:26, 27; Jn. 5:28, 29; 1 Co. 15:35–38, 42–44 
4 1 Co. 15:42–44, 52–54 
5 Dn. 12:2; Mt. 25:46 

3. Los cuerpos de los injustos, por el poder de Cristo, serán resucitados para 

deshonra;1 los cuerpos de los justos, por su Espíritu,2 para honra,3 y serán 

hechos entonces semejantes al cuerpo glorioso de Cristo.4 

1 Dn. 12:2; Jn. 5:28, 29 
2 Ro. 8:1, 11; 1 Co. 15:45; Gá. 6:8 
3 1 Co. 15:42–49 
4 Ro. 8:17, 29, 30; 1 Co. 15:20–23, 48, 49; Fil., 3:21; Col. 1:18; 3:4; 1 Jn. 3:2; Ap. 1:5 

CAPÍTULO 32 

DEL JUICIO FINAL 

1. Dios ha establecido un día en el cual juzgará al mundo con justicia por 

Jesucristo, a quien todo poder y juicio ha sido dado por el Padre.1 En aquel 

día, no solo los ángeles apóstatas serán juzgados,2 sino que también todas 

las personas que han vivido sobre la tierra comparecerán delante del tribunal 

de Cristo3 para dar cuenta de sus pensamientos, palabras y acciones, y para 



67 
 

recibir conforme a lo que hayan hecho mientras estaban en el cuerpo, sea 

bueno o malo.4 

1 Hch. 17:31; Jn. 5:22, 27 
2 1 Co. 6:3; Jud. 6 
3 Mt. 16:27; 25:31–46; Hch. 17:30, 31; Ro. 2:6–16; 2 Ts. 1:5–10; 2 P. 3:1–13; Ap. 20:11–15 
4 2 Co. 5:10; 1 Co. 4:5; Mt. 12:36 

2. El propósito de Dios al establecer este día es la manifestación de la gloria 

de su misericordia en la salvación eterna de los elegidos, y la de su justicia 

en la condenación eterna de los réprobos, que son malvados y 

desobedientes;1 pues entonces entrarán los justos a la vida eterna y recibirán 

la plenitud de gozo y gloria con recompensas eternas en la presencia del 

Señor; pero los malvados, que no conocen a Dios ni obedecen al evangelio 

de Jesucristo, serán arrojados al tormento eterno y castigados con eterna 

perdición, lejos de la presencia del Señor y de la gloria de su poder.2 

1 Ro. 9:22, 23 
2 Mt. 18:8; 25:41, 46; 2 Ts. 1:9; He. 6:2; Jud. 6; Ap. 14:10, 11; Lc. 3:17; Mr. 9:43, 48; Mt. 3:12; 5:26; 

13:41, 42; 24:51; 25:30 

3. Así como Cristo quiere que estemos ciertamente persuadidos de que habrá 

un día de juicio, tanto para disuadir a todos los hombres de pecar,1 como 

para el mayor consuelo de los piadosos en su adversidad;2 así también quiere 

que ese día sea desconocido para los hombres, para que se desprendan de 

toda seguridad carnal y estén siempre velando porque no saben a qué hora 

vendrá el Señor;3 y estén siempre preparados para decir: Ven, Señor Jesús; 

ven pronto.4 Amén. 

1 2 Co. 5:10–11 
2 2 Ts. 1:5–7 
3 Mr. 13:35–37; Lc. 12:35–40 
4 Ap. 22:20 

 

 

FINIS 

Nosotros, los Ministros y Mensajeros de, y encargados de, más de cien 

iglesias bautistas, en Inglaterra y Gales (negando el Arminianismo), que se 

reunieron en Londres, a partir del día tercero del mes séptimo al día 

undécimo del mismo, 1689, para tener en cuenta algunas cosas que podrían 

ser para la gloria de Dios y el bien de estas congregaciones, han pensado en 

reunirse (para la satisfacción de todos los demás cristianos que difieren de 

nosotros en el tema del bautismo) para recomendar la lectura de la confesión 

de nuestra fe, la confesión que poseemos, ya que contiene la doctrina de la 

fe y la práctica, y deseando que los miembros de nuestras iglesias, 

respectivamente, se suscriban a sí mismos a la misma. 



68 
 

Los suscriptores de la Confesión de Fe: 

Hansard Knollys, Pastor, Broken Wharf, Londres 

William Kiffin, Pastor, Devonshire-square, Londres 

John Harris, Pastor, Joiner’s Hall, Londres 

William Collins, Pastor, Petty France, Londres 

Hercules Collins, Pastor, Wapping, Londres 

Robert Steed, Pastor, Broken Wharf, Londres 

Leonard Harrison, Pastor, Limehouse, Londres 

George Barret, Pastor, Mile End Green, Londres 

Isaac Lamb, Pastor, Pennington-street, Londres 

Richard Adams, Ministro, Shad Thames, Southwark 

Benjamin Keach, Pastor, Horse-lie-down, Southwark 

Andrew Gifford, Pastor, Bristol, Fryars, Somerset & Gloucester 

Thomas Vaux, Pastor, Broadmead, Somerset & Gloucester 

Thomas Winnel, Pastor, Taunton, Somerset & Gloucester 

James Hitt, Pregador, Dalwood, Dorset 

Richard Tidmarsh, Ministro, Oxford City, Oxon 

William Facey, Pastor, Reading, Berks 

Samuel Buttall, Ministro, Plymouth, Devon 

Christopher Price, Ministro, Abergayenny, Monmouth 

Daniel Finch, Ministro, Kingsworth, Herts 

John Ball, Ministro, Tiverton, Devon 

Edmond White, Pastor, Evershall, Bedford 

William Prichard, Pastor, Blaenau, Monmouth 

Paul Fruin, Ministro, Warwick, Warwick 

Richard Ring, Pastor, Southhampton, Hants 

John Tomkins, Ministro, Abingdon, Berks 

Toby Willes, Pastor, Bridgewater, Somerset 

John Carter, Pastor, Steventon, Bedford 



69 
 

James Webb, Pastor, Devizes, Wilts 

Richard Sutton, Pastor, Tring, Herts 

Robert Knight, Pastor, Stukeley, Bucks 

Edward Price, Pastor, Hereford City, Hereford 

William Phipps, Pastor, Exon, Devon 

William Hawkins, Pastor, Dimmock, Gloucester 

Samuel Ewer, Pastor, Hemstead, Herts 

Edward Man, Pastor, Houndsditch, Londres 

Charles          Archer,         Pastor,          Hock-Norton,           Oxon 

En el nombre y por cuenta de toda la asamblea. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

El 

Catecismo 

Bautista 
comúnmente llamado 

Catecismo de Keach 
que es 

Una breve instrucción  
En  

Los principios de la religión 

cristiana. 

de acuerdo a la confesión de la fe de Londres de 1689 

 

"Y estas palabras, que yo te mando este día, estarán en tu 

corazón: y los enseñarás diligentemente a tus hijos, y 

hablarás de ellos cuando estés sentado en tu casa, y cuando 

andes por el camino, y cuando te acuestas, y cuando 

levantares”. Deuteronomio, 6:6- 7 
 

 

 

Suplemento de la Confesión Bautista de Fe de Londres de 1689, 

presentada por los Ancianos y Hermanos de muchas 

Congregaciones de Cristianos (bautizados en la Profesión de su 

Fe) en Londres y el País. 



71 
 

Índice 

Introducción sobre el Catequizar.   

Historia del Catecismo 

Ayudas para el estudio del catecismo 

Prologo Original. 

1. El Conocimiento mínimo del Hombre (1-4) 

a. Lección 1: El Conocimiento mínimo sobre Dios (1-2) 

b. Lección 2: El conocimiento mínimo sobre el hombre (3-

4) 

2. Sobre la palabra de Dios (5-9) 

a. Lección 1: La biblia palabra de Dios (5-7) 

b. Lección 2: La biblia palabra a los hombres (8-9) 

3. Sobre Dios (10-14) 

a. Lección 1: El Ser de Dios (10-12) 

b. Lección 2: Los decretos de Dios (13-14) 

4. Sobre La Creación (15 – 18) 
a. Lección 1: La Creación de Dios (15-16) 

b. Lección 2: La Providencia de Dios (17-18) 

5. Sobre el hombre (19-25) 

a. Lección 1: El pecado del Hombre (19-20) 

b. Lección 2: La caída del Hombre (21-22) 

c. Lección 3: Las consecuencias de la caída del Hombre 

(23-25) 

6. Sobre la Redención (26-46) 

a. Lección 1: La Misericordia de Dios (26-27) 

b. Lección 2: Cristo el redentor (28-29) 

c. Lección 3: Los Oficios de Cristo en la redención (30-32) 

d. Lección 4: La Gloria de Cristo el Redentor (33-34) 

e. Lección 5: Sobre la redención aplicada (35-36) 

f. Lección 6: Sobre el Llamamiento eficaz (37-38) 

g. Lección 7: Beneficios del llamamiento eficaz (39-41) 

h. Lección 8: Beneficios de la redención (42-44) 

i. Lección 9: Que ocurre con los que no son salvos (45-46) 

7. Sobre lo que Dios requiere del Hombre (47-94) 

a. Lección 1: La Demanda de Dios (47-49) 

b. Lección 2: Sobre los 10 mandamientos (50-52) 

c. Lección 3: El primer mandamiento (53-56) 



72 
 

d. Lección 4: El Segundo mandamiento (57-60) 

e. Lección 5: El tercer mandamiento (61-64) 

f. Lección 6: El Cuarto mandamiento (65-70) 

g. Lección 7: El quinto Mandamiento (71-74) 

h. Lección 8: El Sexto mandamiento (75-77) 

i. Lección 9: El Séptimo mandamiento (78-80) 

j. Lección 10: El Octavo mandamiento (81-83) 

k. Lección 11: El Noveno Mandamiento (84-86) 

l. Lección 12: El Décimo mandamiento (87-89) 

m. Lección 13: Propósito de la ley (90-92) 

n. Lección 14: Sobre la Ira y la misericordia de Dios (93-

94) 

8. Sobre la Gracia de Dios (95-110) 

a. Lección 1: La Gracia en la conversión (95-96) 

b. Lección 2: Dios habla a través de los medios de Gracia 

(97-99) 

c. Lección 3: El Bautismo y la Cena como medios de 

gracia (100-101) 

d. Lección 4: Sobre el bautismo (102-106) 

e. Lección 5: Sobre la Iglesia del Señor (107-108) 

f. Lección 6: Sobre la cena del Señor (109-110) 

9. Sobre la Oración (111-120) 

a. Lección 1: Sobre la Oración (111-112) 

b. Lección 2: El Padre Nuestro (113) 

c. Lección 3: Santificado tu nombre (114) 

d. Lección 4: Venga Tu Reino (115) 

e. Lección 5: hágase en tu Voluntad Así en la Tierra Como 

en el cielo (116) 

f. Lección 6: El Pan nuestro de cada día de dánoslo hoy 

(117) 

g. Lección 7: Perdona Nuestras faltas así como nosotros 

perdonamos a los que nos ofenden (118) 

h. Lección 8: No nos dejes caer en tentación, más líbranos 

de todo el mal (119) 

i. Lección 9: Porque tuyo Es El reino, y El Poder, y la 

gloria, para siempre, amén. (120) 

 

 



73 
 

INTRODUCCIÓN7 
La demanda de la escrituras para la instrucción Familiar 

“9 Por tanto, guárdate, y guarda tu alma con diligencia, para que no te 

olvides de las cosas que tus ojos han visto, ni se aparten de tu corazón todos 

los días de tu vida; antes bien, las enseñarás a tus hijos, y a los hijos de tus 

hijos. 10 El día que estuviste delante de Jehová tu Dios en Horeb, cuando 

Jehová me dijo: Reúneme el pueblo, para que yo les haga oír mis palabras, 

las cuales aprenderán, para temerme todos los días que vivieren sobre la 

tierra, y las enseñarán a sus hijos” Dt 4:9-10 (Dt. 6: 4- 9; 2 Tim. 3: 16-17; 2 

Tim. 2:15; Ef. 6: 4 

El término "catequizar" 

La palabra castellana "catequismo" se deriva del verbo del Griego Koine 

katēchēo, que significa  “resonar, enseñar por vía oral, instruir por la boca”. 

Este término originalmente tuvo la idea de “hablar a abajo o desde arriba”, 

es decir, desde una posición elevada. Es un compuesto de la preposición 

kata , "abajo, todo, a fondo" y el verbo ēchēo , "sonido", la fuente de nuestra 

palabra en castellano, "eco". 

Parece haber en esta etimología la idea de una respuesta responsable.  

La catequesis tiene la connotación de instrucción oral completa o repetida, 

y es solo uno de varios términos relacionados para la instrucción o la 

enseñanza y las Escrituras. El término en sí aparece ocho veces en el Nuevo 

Testamento (el doble de "informado" en Hechos 21:21, 24, refiriéndose a la 

información de boca en boca): 

• “Para que conozcas bien la verdad de estas cosas, en las cuales has 

sido catequizado.” Lucas 1: 4. 18 

• "Este hombre había sido constantemente catequizado en el camino 

del Señor; y siendo ferviente en el espíritu, habló y enseñó diligentemente 

las cosas del Señor... "Hechos 18:25. 

• “Y sabes su voluntad, y catequizado por la ley apruebas las cosas 

mejores...” Romanos 2:18. 

• "Sin embargo, en la iglesia prefiero hablar cinco palabras con mi 

entendimiento, para que por mi voz también pueda catequizar a otros, que 

diez mil palabras en una lengua desconocida". 1 Cor. 14:19. 

• “Aquel que está siendo catequizado en la palabra comparta con aquel 

que lo catequiza  todas las cosas buenas.” Gal. 6: 6. 

                                                           
7 Este material fue resumido y comentado de la introducción del libro “UN CATECISMO 

BAUTISTA CON COMENTARIO por W. R. Downing  



74 
 

El uso práctico de un catecismo 

El uso práctico de este catecismo se puede resumir en las siguientes 

consideraciones: 

1. Catequizar es una práctica de las Escrituras. Esto se enseña tanto en el 

Antiguo como el Nuevo Testamento tanto por precepto como por ejemplo. 

2. Muchos pueden tener un conocimiento general de la Biblia, pero carecen 

en gran medida de la capacidad de razonar desde las Escrituras en una 

manera doctrinalmente consistente. Debemos conocer la Biblia 

doctrinalmente y debemos conocer nuestra doctrina de la Biblia. A menos 

que tengamos un conocimiento doctrinal consistente de las Escrituras, 

nuestro conocimiento de la Palabra de Dios es a la vez deficiente y 

defectuoso. El uso de un catecismo lleva a pensar tanto en las Escrituras 

como en las doctrinas. Es una introducción muy básica y necesaria para la 

doctrina de la Biblia y la teología elemental, nos ayuda en las bases de la 

analogía de la fe. 

3. Esto es un catecismo sin comentarios. El padre tiene el deber de estudiar 

las doctrinas y los textos presentados por su cuenta a fin de educar 

eficazmente a su familia. Hay comentarios de este catecismo y de otros que 

pueden servir de guía a los padres.  

4. Las preguntas y respuestas son seguidas por uno o más textos de prueba, 

se deben memorizar la pregunta y la respuesta. 

5. En cuanto a la metodología, se sugiere que su padre instruya a sus hijos 

en las preguntas, las respuestas y los textos de prueba, y luego discuta los 

temas involucrados, si tiene tiempo puede discutir también los textos 

involucrados. Los niños pequeños solo pueden memorizar las preguntas y 

respuestas, mientras que los niños mayores podrán memorizar una o más 

referencias bíblicas. Los que son mayores también pueden comenzar a 

asimilar los problemas involucrados. 

Algunas objeciones contra el uso de catecismos respondidos 

OBJECIÓN UNO: ¿Por qué, como bautistas particulares, usan un 

catecismo? ¿Los catecismos no pertenecen solo a los romanistas? Solo 

tenemos un credo: ¡la Biblia! No podemos ni debemos poner ninguna 

literatura a la par con las Escrituras, o agregar a la Palabra de Dios de 

ninguna manera. 

RESPUESTA:  

1. La catequesis o la instrucción oral repetitiva es bíblica. Fue dado por el 

mandato Divino en el Antiguo Testamento y se ratifica en el Nuevo 

Testamento por medio de un ejemplo apostólico inspirado. 



75 
 

2. Esta no es una cuestión de agregar algo a las Escrituras, sino más bien el 

uso de una ayuda necesaria para un conocimiento completo de su enseñanza 

doctrinal. Dios nos hizo seres racionales, moralmente responsables, creados 

a su imagen y semejanza. Hemos sido criados con la habilidad y la necesidad 

de organizar. Un orden y acercamiento sistemático a la verdad Divina es una 

necesidad, como se ve en la existencia necesaria de la doctrina y la teología. 

Tristemente, muchos que objetan el uso de un catecismo se dirigen más bien 

al uso cuestionable de otros materiales de enseñanza religiosa que son 

doctrinalmente poco profundos o poco sólidos. 

3. Un catecismo es un enfoque elemental organizado sobre la verdad de la 

Palabra de Dios. Es una introducción principal a la enseñanza doctrinal de 

la Escritura. 

4. Existe una gran necesidad de que todos los creyentes tengan al menos dos 

tipos de conocimiento acerca de la verdad de Dios: 

Primero, cada joven debería tener al menos un conocimiento general de las 

Escrituras. Lo que muchos llaman "Historias bíblicas" le da al joven hijo un 

conocimiento general de la Biblia, su formato histórico, los principios 

básicos de la historia redentora y cierto conocimiento sobre los diversos 

libros de la Biblia y sus principales personajes. 

En segundo lugar, a toda persona joven se le debe enseñar a comprender, 

pensar y razonar doctrinariamente de las Escrituras. Durante siglos, este ha 

sido el propósito de un catecismo doctrinalmente sólido.  

5. Los bautistas usaron los catecismos extensos y con mucho beneficio 

espiritual hasta el siglo pasado. Este objeto en sí mismo muestra la triste 

partida de algunos Bautistas de sus propias características doctrinales y 

prácticas, y la ignorancia de algunos Bautistas modernos con respecto a su 

propia historia y herencia espiritual. 

OBJECIÓN DOS: ¿No han introducido los catecismos el error en el 

pensamiento de muchos? 

RESPUESTA: 

1. Esto puede ser cierto, pero la falla no radica en el uso de un catecismo per 

se, sino en presuposiciones no escriturales y tradiciones religiosas que han 

sido supuestas sobre la Palabra de Dios. 

2. Un catecismo es verdadero y útil solo cuando comunica con precisión la 

verdad de las Escrituras. 

3. Idealmente, evangelizar a través de la catequesis conduce a una profesión 

creíble de fe, pues será acusado por sí mismo debido al conocimiento 

catequético si es que ha profesado fe falsamente.  



76 
 

4. Un catecismo debe ser un conservador de la verdad y no un introductor 

del error. Un catecismo dado es solo bueno, verdadero o exacto como las 

presuposiciones doctrinales y teológicas de su autor. Como la misma 

Palabra de Dios debe ser abordada con presupuestos consistentes, también 

lo debe hacer cualquier literatura religiosa, incluso un catecismo. 

OBJECIÓN TRES: Hay un gran peligro en apartarse del lenguaje bíblico 

tanto en la letra como en la forma. 

RESPUESTA: 

1. Siempre existe el peligro de apartarse de las escrituras tanto en la doctrina 

como en la práctica. Esto es cierto en cualquier tipo de predicación o 

enseñanza. 

2. La mejor prevención ha sido el uso de declaraciones concisas y 

comprehensivas que declaran exacta y consistentemente la verdad de los 

Credos de las Escrituras, las Confesiones y los Catecismos, si son 

doctrinalmente sanos y reflejan con exactitud la enseñanza de las Escrituras. 

3. Existe una necesidad de proposiciones y resúmenes doctrinales o 

teológicos concisos y no contradictorios. La palabra "forma" en 2 Tim. 1:13 

se refiere a un esquema o resumen de la verdad Divina. Una proposición o 

declaración teológica dada es necesariamente más concisa que cualquier 

versículo dado de la Escritura porque -si es verdadero y coherente con la 

Palabra de Dios- se basa en la analogía de la fe [la enseñanza total, auto 

consistente de la Palabra de Dios] ya que depende de cualquier aspecto dado 

de la verdad divina y no de uno o incluso varios textos de prueba literal. 

OBJECIÓN CUATRO: Es muy peligroso enseñar a los niños jóvenes no 

convertidos a dar respuestas escriturales o correctas a las preguntas 

doctrinales. 

RESPONDER: 

1. Esta objeción se basa en una gran y legítima preocupación por las almas 

de los niños que podrían convertirse en simples profesantes cristianos 

simplemente memorizando y pronunciando la verdad sin un trabajo interior 

de gracia salvadora. 

2. Esta objeción también podría ser presentada en contra de que los niños 

pequeños no convertidos lean o memoricen las Escrituras, aprendan a orar 

o se sienten bajo un ministerio de predicación educativo consistente. 

3. Cada vía legítima para la comunicación de la verdad divina debe ser 

utilizado para la convicción, conversión, edificación y la maduración 

espiritual de nosotros mismos y nuestras familias. Esto incluye todos los 

medios de gracia, tanto públicos como privados, personales y amablemente, 



77 
 

lectura de la Biblia y oración, culto corporativo, el ministerio público de la 

Palabra, comunión santificada con el pueblo de Dios y la lectura de la sólida 

literatura religiosa. 

4. El instrumento primario después de las Escrituras debe ser el uso de un 

catecismo sano. Esto está de acuerdo con los principios de instrucción 

Divinamente ordenado en las Escrituras. Un catecismo está destinado a 

complementar y hacer cumplir, no a reemplazar, la primacía de la Palabra 

de Dios. 

Preguntas y respuestas 
Sobre el uso de un catecismo 

Las siguientes preguntas y respuestas servirán para revisar y resumir los 

problemas involucrados, y hacer cumplir la gran necesidad del uso 

consistente de un catecismo sólido. 

PREGUNTA 1:¿Cuál es el propósito de un catecismo? 

RESPUESTA: Hay al menos 9 metas en el uso de un catecismo: 

1. Instruir en lo esencial de la fe cristiana. El problema es la verdad, ¡la 

verdad divina! Debemos hacer todo lo que podamos para impresionar esta 

verdad en la mente y el corazón de los salvos y los inconversos, y 

especialmente de nuestros hijos. Hay dos cuestiones: primero, cada niño y 

nuevo converso debe ser instruido en los fundamentos o fundamentos de la 

fe cristiana lo más completamente posible (3 Jn. 4). Segundo, cada cristiano 

debe tratar de convertirse tanto en un estudiante de la Biblia como en un 

teólogo (2 Timoteo 3: 16-17, Hebreos 5: 11-14, 2 Pedro 3:18). 

2. Impresionar la verdad divina sobre el corazón y la mente. La concisión 

del catecismo como una serie de declaraciones doctrinales claras derivadas 

de la Escritura, que se desarrolla para inculcar la verdad en el proceso de 

pensamiento e imprimirla en la mente y en el corazón. A menos que la 

verdad doctrinal sea contemplada escrupulosamente y escrituralmente, 

nunca se comprenderá de manera verdadera y completa, ni se abarca 

adecuadamente o se implementara de forma práctica en la vida (Sal. 119: 

11). 

3. Evangelizar al inconverso. Padres cristianos catequizando a sus niños es 

el mejor medio para evangelizarlos verdaderamente en una forma 

consistente y equilibrada. Sus mentes deben lidiar con la verdad y sus 

conciencias pueden ser probadas en el contexto de todo el consejo de Dios. 

En años posteriores, la verdad puede llevarse a la conciencia mediante el 

recuerdo de tales instrucciones (Efesios 6: 1-4, 2 Timoteo 3:15). 

4. Prepararse para el ministerio público de la Palabra. La predicación pública 

de la Palabra de Dios debe tocar una variedad de temas: la verdad del 



78 
 

Evangelio, un mundo cristiano, una visión de la vida, toda la gama de la 

doctrina cristiana y su aplicación a la vida de la iglesia y del mundo, el 

individuo, la familia cristiana, la relación del cristiano con la sociedad no 

regenerada en la que vive y las variedades de la experiencia cristiana. La 

catequesis prepara necesariamente a los padres, niños y jóvenes conversos 

para el ministerio de la Palabra inculcándoles una conciencia de Dios, 

permitiéndoles comenzar a pensar consistentemente en las Escrituras, 

dándoles una comprensión básica de las verdades bíblicas y doctrinales, y 

uniéndolos con terminología doctrinal y teológica (2 Timoteo 1:13; 2: 2) 

5. Actuar como un preventivo del error y la herejía. El mejor preventivo del 

error y la herejía es la Palabra de Dios con razón [correcta o 

consistentemente] entendida. El catecismo es una declaración concisa y 

exacta de la Palabra de Dios en su expresión doctrinal (Efesios 4: 11-16 , 2 

Timoteo 4: 1-5, 2 Pedro 3: 16-18). 

6. Actuar como un preventivo de la decadencia espiritual. El verdadero 

conocimiento de las Escrituras es necesariamente un conocimiento 

consistente [y por lo tanto no contradictorio] de su enseñanza doctrinal. El 

uso de un catecismo como un enfoque conciso, lógico y sistemático de la 

verdad divina debería refrescar la mente y el corazón y acelerar el celo. Hay 

una relación necesaria e inmediata entre la verdad y la conciencia y entre la 

verdad y el celo, si el Espíritu y la gracia de Dios están presentes (Hebreos 

5: 10-14, 2 Pedro 3: 16-18). 

7. Para edificar a creyentes de todas las edades y niveles de madurez 

espiritual. Todos sin excepción lo sacarán del uso de un catecismo. Los 

niños pequeños y los nuevos convertidos serán consistentemente instruidos 

en la fe, los creyentes maduros deben ser refrescados y vivificados por la 

reiteración de la verdad y los ancianos creyentes deben ser sostenidos y 

animados por la verdad inmutable establecida en las Escrituras. 

8. Para revisar la esencia de la doctrina cristiana. El alcance de su enseñanza 

y lo conciso de sus respuestas hacen de un catecismo una fuente primaria 

para una revisión de cualquier aspecto de la verdad doctrinal simplemente, 

de manera concisa y escritural. 

9. Proporcionar una gran y necesaria ayuda para defender la fe. Lo conciso 

del catecismo al expresar la verdad doctrinal, y la memorización de los 

textos de prueba, proporcionan los elementos esenciales necesarios para 

defender la fe o explicarla a otros de manera clara y escritural (2 Corintios 

10: 3-5; 1 Ped. 3:15; Judas 3). 

PREGUNTA 2: ¿Cuánto tiempo y esfuerzo se le debe dar al uso de un 

catecismo? 



79 
 

RESPUESTA: El tiempo y el esfuerzo dedicado al uso de una catequesis 

debe ser tanto o más que el tiempo y el esfuerzo invertidos en cualquier otra 

disciplina. 

Se puede dedicar mucho tiempo a los deportes para desarrollar las 

habilidades motoras y sociales necesarias, pero ¿de qué sirven para el alma? 

Catequizar es para el tiempo y la eternidad. Como el estudio de las 

matemáticas, la historia, el uso básico de herramientas manuales o 

mecánicas y la adquisición general de habilidades se consideran necesarias 

para la educación del niño, se debe dedicar tiempo y esfuerzo para instruir 

a la mente y escucharla y, por lo tanto, alcanzar el alma ¿Qué instrucción es 

más importante que la de la verdad divina? ¿Qué habilidad es más 

importante o duradera que la de comprender la enseñanza doctrinal de las 

Escrituras? 

Voces de nuestro pasado: 

Hablando de lo que estaba sucediendo en sus tiempos con respecto a la 

adoración familiar, los Bautistas Particulares escribieron lo siguiente en la 

parte final del prefacio de la Segunda Confesión Bautista de Londres de 

1689:  

 “En verdad, la decadencia de la religión en nuestros días tiene una 

única causa, la cual no podemos dejar de observar atentamente, e instar 

con seriedad la reparación de la misma: el descuidar de la adoración a 

Dios por las familias, por aquellos que se comprometieron a honrarlo 

con sus acciones y conducta. Los padres no han enseñado a sus hijos 

en el camino en que deben andar cuando aún son jóvenes; ellos han 

descuidado el mandamiento solemne que el Señor les ha dado, de 

catequizarlos, e instruirlos para que los años de la juventud de ellos 

sean templados por el conocimiento de la verdad de Dios como 

revelada en las Escrituras. Además, por cuanto ellos mismos han sido 

omitidos en la oración, y en otros deberes sagrados para con sus 

familias, y también por el mal ejemplo de sus conversaciones fútiles, 

[los hijos] ha aprendido, primero, a descuidar y, a continuación, a 

despreciar toda la piedad y la religión [cristiana]. Sabemos que eso no 

es excusa para la ceguera e impiedad de nadie, y ciertamente 

enfrentarán duro juicio [los que así proceden]; de hecho, ellos están 

muertos en sus propios pecados; pero ¿no recaerá su sangre sobre 

aquellos bajo cuyo cuidado estaban, y que no los alertaron, sino que 

los guiaron por los caminos de la destrucción? ¿Y no se levantarán los 

cristianos del pasado para juzgarlos y condenarlos por la negligencia 

de esos deberes? Los hijos ha aprendido, primero, a descuidar y luego 

a despreciar toda la piedad y la religión cristiana”.   



80 
 

C.H. Spurgeon escribió lo siguiente en su propia introducción a su catecismo 

bautista:  

“En cuestiones de doctrina, encontrará congregaciones ortodoxas 

frecuentemente cambiadas a heterodoxas en el transcurso de treinta o 

cuarenta años, y eso es porque, con demasiada frecuencia, no ha 

habido catequesis de los niños en las doctrinas esenciales del 

Evangelio. Por mi parte, estoy cada vez más convencido de que el 

estudio de un buen catecismo de las Escrituras es de valor infinito para 

nuestros hijos. Incluso si los jóvenes no entienden todas las preguntas 

y respuestas ... sin embargo, permaneciendo en su Recuerdos, será de 

servicio infinito cuando llegue el momento de la comprensión, haber 

conocido estas excelentes, sabias y juiciosas definiciones de las cosas 

de Dios. Será una bendición para ellos, la más grande de todas las 

bendiciones y una bendición en la vida y la muerte, en el tiempo y en 

la eternidad, la mejor de las bendiciones que Dios mismo puede dar. 

Estoy convencido de que el uso de un buen catecismo en todas nuestras 

familias será una gran protección contra los crecientes errores de los 

tiempos, y por lo tanto, he compilado este pequeño manual para el uso 

de mi propia iglesia y congregación. Aquellos que lo usan en sus 

familias o clases deben esforzarse para explicar el sentido a los 

pequeños; pero las palabras deben aprenderse cuidadosamente de 

memoria, porque se entenderán mejor a medida que el niño avance en 

años.” 

En conclusión 

¿Qué hay de la actual falta y distorsión de la verdad doctrinal entre los 

cristianos profesantes?  Un conocimiento verdadero y completo de las 

Escrituras es un conocimiento doctrinal. A menos que lleguemos a un 

conocimiento doctrinal de las Escrituras, nuestro conocimiento permanecerá 

necesariamente en un grado parcial, inadecuado y, a menudo, bastante 

inconsistente. Debemos conocer la Biblia doctrinalmente y debemos 

conocer nuestra doctrina bíblicamente. Este es el objetivo de catequizar. 

¿Y qué hay de nuestras iglesias? La tendencia actual es hacia la mera 

tradición sin ciencia, la mundanalidad, el subjetivismo y el irracionalismo 

es en gran parte el resultado de la espantosa ausencia de verdad: la verdad 

creída e inculcada a través de la predicación y el uso de un catecismo sólido. 

¡Qué diferencia se vería en nuestras iglesias hoy si nuestros padres hubieran 

sido fieles en la catequesis de esta generación presente! En una época que 

cuestiona a toda autoridad, cuestiona la veracidad de las Escrituras y se 

niega en gran medida a escuchar la predicación bíblica autoritaria desde el 

púlpito, se necesita urgentemente una sólida base bíblica y doctrinal. ¡Qué 

diferencia se verá si nosotros mismos revertimos esta triste partida de la 



81 
 

práctica de las Escrituras y comenzamos a instruir, adoctrinar y adoctrinar a 

esta generación de manera sistemática, amorosa y pacífica!  

¿No sería esto en sí mismo un verdadero avivamiento? 

Algunas ayudas para el estudio de este 

catecismo 
Hay muchas invaluables exposiciones del catecismo corto de la 

Westminster (el cual es la base el catecismo Bautista), pero hay algunos 

que serán recomendados por su importancia histórica y sobresaliente 

riqueza teológica:  

1.  La exposición del catecismo menor de la Westminster por Thomas 

Vincent. 

2. Una exposición del catecismo de la Asamblea por John Flavel. . 

3. El tratado de Teologia, Los diez mandamientos y el Padrenuestro de 

Thomas Watson.  

4. Catecismo de la Escritura en el método de la Asamblea, por Matthew 

Henry. 

5. Exposición escritural del catecismo Bautista de Benjamin Beddome. 

Humildemente recomendamos considerar también la: 

6. Exposición del Catecismo Bautista por la Iglesia Sola Scriptura, que 

está acorde con la numeración y el contenido de la presente.   

La mayoría de estas exposiciones las podrá hallar (en inglés) aquí: 

http://www.shortercatechism.com/ y para la pregunta 7 en específico 

recomendamos los siguientes enlaces: 

https://purelypresbyterian.com/tag/textus-receptus/  , 

http://confessionalbibliology.com/ y 

https://sociedadbiblicatrinitaria.org/category/la-sbt-responde/ , De ser 

posible recomendamos leer los siguientes dos libros ( y a sus respectivos 

autores): El texto eclesiástico: crítica, autoridad bíblica y la mente popular 

por Theodore Letis8  y Texto y tiempo: un enfoque reformado para la crítica 

textual del Nuevo Testamento por Edward F. Hills9  

Para poder leer en ingles le recomendamos el siguiente traductor en línea: 

https://www.deepl.com/translator  

 

 

                                                           
8 https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-

ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-

1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis  
9 https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-

ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-

6&keywords=Edward+F.+Hills  

http://www.shortercatechism.com/
https://purelypresbyterian.com/tag/textus-receptus/
http://confessionalbibliology.com/
https://sociedadbiblicatrinitaria.org/category/la-sbt-responde/
https://www.deepl.com/translator
https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Ecclesiastical-Text-Criticism-Biblical-Authority-ebook/dp/B07J3LB8HH/ref=sr_1_1?ie=UTF8&qid=1543353345&sr=8-1&keywords=the+ecclesiastical+text+by+theodore+letis
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-6&keywords=Edward+F.+Hills
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-6&keywords=Edward+F.+Hills
https://www.amazon.com/Text-Time-Reformed-Testament-Criticism-ebook/dp/B07DB7ZBLC/ref=sr_1_6?ie=UTF8&qid=1543353478&sr=8-6&keywords=Edward+F.+Hills


82 
 

HISTORIA DEL CATECISMO10 

Hay un delicioso conjunto de textos llamados las Confesiones Reformadas 

de los siglos XVI y XVII (Reformed Confessions of the 16th and 17th Centuries in English 

Translation by Dennison, ed11.). Está en cuatro volúmenes, y el último documento 

que incluye, como cerrando con broche de oro, es el Catecismo Bautista de 

1693. Este catecismo fue hecho unas pocas generaciones después de Lutero; 

la Reforma en este punto estaba firmemente establecida y se estaban 

desarrollando y perfilando las consecuencias de las doctrinas reformadas. 

Así que tenemos a los presbiterianos, tenemos a los congregacionalistas y, 

como este catecismo (y la confesión) atestigua, tenemos a los bautistas 

dentro de esta gran familia reformada y puritana. 

En ediciones antiguas del Catecismo Bautista, hay una breve introducción, 

cuya primera línea es esta: "El misterio rodea el origen de este catecismo". 

Esa es una gran línea. El misterio es este: no hay primera edición. No existe. 

Existe un consenso académico general de que el catecismo se publicó por 

primera vez en 1693, pero la copia más antigua nos llega desde 1695. En 

segundo lugar, existe un misterio en torno al autor. Este catecismo fue 

llamado, en cierto punto, el Catecismo de Keach. Ese título se refiere a un 

hombre llamado Benjamin Keach, que vivió desde 1640 hasta 1704. Pero 

hay una fuerte evidencia que otro escritor participó en la redacción de este 

catecismo y, tal vez, fue el principal autor del mismo. Su nombre era 

William Collins; murió en 1702. Por lo tanto, es un poco complicado 

averiguar exactamente de dónde vino este catecismo y quién lo escribió 

exactamente. 

De esto se habla un poco en la introducción de la exposición escritural del 

catecismo bautista por Benjamin Beddome (recomendamos su uso para la 

exposición del mismo)12:  

“El Catecismo del cual la obra de Beddome es una exposición, se 

denomina, El Catecismo Bautista, por el hecho de que fue preparado 

y publicado por nuestros hermanos en Gran Bretaña. Tan pronto como 

la gloriosa revolución de 1688 expulsó del trono a un tirano papista, y 

así liberó a los bautistas de sus sangrientas persecuciones, comenzaron 

a concertar medidas para su ampliación y estabilidad, como una 

denominación, bajo el benéfico reinado de Guillermo y María. Más de 

                                                           
10 Esta introducción fue tomado de: https://www.5minutesinchurchhistory.com/the-baptist-

catechism-of-1693/  
11 https://www.heritagebooks.org/products/reformed-confessions-of-the-16th-and-17th-centuries-in-

english-translation-vol-4-1600-1693-dennison-ed.html  
12 Tomado de 

https://www.ourbaptistheritage.org/uploads/8/1/0/2/81023264/benjamin_beddome_a_scriptural_exp

osition_of_the_baptist_catechism.pdf  

https://www.5minutesinchurchhistory.com/the-baptist-catechism-of-1693/
https://www.5minutesinchurchhistory.com/the-baptist-catechism-of-1693/
https://www.heritagebooks.org/products/reformed-confessions-of-the-16th-and-17th-centuries-in-english-translation-vol-4-1600-1693-dennison-ed.html
https://www.heritagebooks.org/products/reformed-confessions-of-the-16th-and-17th-centuries-in-english-translation-vol-4-1600-1693-dennison-ed.html
https://www.ourbaptistheritage.org/uploads/8/1/0/2/81023264/benjamin_beddome_a_scriptural_exposition_of_the_baptist_catechism.pdf
https://www.ourbaptistheritage.org/uploads/8/1/0/2/81023264/benjamin_beddome_a_scriptural_exposition_of_the_baptist_catechism.pdf


83 
 

cien congregaciones se reunieron, por sus delegados, en Londres, y 

acordaron una Confesión de Fe, que fue presentada el 3 de julio de 

168913. La Asamblea General así formada, continuó reuniéndose 

anualmente en Londres, hasta 1691, cuando se recomendó a las 

iglesias dividirse en dos asambleas, una de las cuales, la occidental, 

debería reunirse en Bristol, y la otra, la oriental, en Londres. Durante 

este período, la Confesión de Fe logró mucho en su favor, al mostrar 

al mundo cristiano, que aunque diferían de sus hermanos protestantes 

en referencia a algunos asuntos, aun así se paraban sobre la plataforma 

común de la sana doctrina. Esto también lo habían demostrado 

utilizando el Catecismo de la Asamblea (de Westmisnter) en la 

instrucción religiosa de sus hijos. Pero como consideraban que el 

Catecismo, por excelente que fuera en otros aspectos, era erróneo en 

algunos puntos importantes, vieron la necesidad de preparar uno para 

su propio uso. Por lo tanto, en la reunión de la Asamblea de Londres 

en 1693, se resolvió: "Que se redacte un catecismo, que contenga la 

sustancia de la religión cristiana, para la instrucción de niños y criados; 

y se ha querido que el hermano William Collins lo redacte."14 

En esta medida, recibieron la cálida concurrencia y simpatía de la 

Asamblea de Bristol, que instó a la pronta conclusión de los trabajos. 

Una parte de su carta a la Asamblea de Londres es la siguiente: 

"Deseamos que recuerden su acuerdo en su última reunión, de que el 

hermano Collins redacte un catecismo y que se publique, es algo tan 

necesario y útil que el país ha anhelado tenerlo, y está preocupado por 

el retraso del mismo, y desea sinceramente que usted acelere su 

publicación. Habría necesidad de miles de ellos impresos; oren para 

que se haga, y sean enviados a las iglesias. Pensamos que no puedes 

hacer nada que sea de uso más general"15 

En esta versión del catecismo se le han sumado dos preguntas extras, una 

que venía en la versión editada bajo la superintendencia del Rev. John 

Rippon, en el año 1794 (pregunta 2), una de las motivaciones de este 

añadido es que así se lo ha encontrado en la exposición de Beddome; y otra 

añadida aquí en la iglesia por parte de nuestro comité de maestros bajo la 

supervisión del Pst. Isaac Villalobos en el 2018 (pregunta 7) sobre la 

naturaleza, autoridad y especialmente, sobre la posición textual de nuestra 

congregación respecto a la Escritura. Si bien esta pregunta muestra una alta 

predilección por el texto mayoritario y recibido, bien puede ser explicado 

para la posición que tengan otras congregaciones hermanas siempre dentro 

                                                           
13 Aunque su aprobación fue en la Iglesia Petty France el 26 de agosto de 1677. 
14 Ivimey, i. p. 533. "Es probable," dice el mismo historiador, ii. p. 397, "que el Catecismo Bautista 

fuera organizado por el Sr. Collins, aunque de una manera u otra se haya llamado Catecismo de Keach 
15 Ivimey, i. p. 535 



84 
 

de nuestro marco confesional. Después de estos dos únicos agregados todo 

está contenido de la versión editada por William Collins 1693. 

También este catecismo ha sufrido pocas modificaciones en el lenguaje sin 

muchas miras a lo estilístico sino a la claridad doctrinal en consonancia con 

nuestra confesión de fe, estos cambios se hallaran en cursiva en las 

preguntas o respuestas.  

Este catecismo está compuesto por 120 preguntas y respuestas sobre los 

fundamentos de nuestra santísima Fe, Cristiana, Reformada, Puritana y 

Bautista.  

Damos gracias a Dios por haber preservado y por darnos el privilegio de 

leer y compartir con ustedes este documento histórico valioso y saludable, 

que esperamos que el diligente, afectuoso, constante en oración en nuestras 

familias, congregaciones y en particular, será ricamente recompensado por 

el Señor nuestro Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prologo Original 

Al lector: 

Teniendo el deseo de mostrar nuestro próximo acuerdo con muchos 

otros cristianos, de quienes tenemos gran estima; Hicimos hace 

algunos años una Confesión de nuestra Fe, casi en todos los puntos 

iguales con los de la Asamblea (* de Westmisnter) y la de Savoy, que 

fueron suscritos por los Ancianos y Mensajeros de muchas Iglesias, 

bautizados por profesión de su fe; y un breve relato de los principios 

cristianos, para la instrucción de nuestras familias, que está en la 

mayoría de las cosas de acuerdo con el catecismo más corto de la 

Asamblea. Lo que nos indujo a hacerlo, es que comúnmente hemos 

hecho uso de ese Catecismo en nuestras familias, y la diferencia no 

siendo mucha, será más fácilmente comprometida con la memoria. 

 

 

 

 

 

 

“Las cosas que ciertamente son creídas entre 

nosotros” 



86 
 

I. El Conocimiento mínimo del Hombre 

Lección 1: El Conocimiento mínimo sobre Dios 

P. 1. ¿Quién es el primero y el mejor de los seres? 
R. Dios es el primero y el mejor de los seres. (Isaías 44: 6, Salmo 8: 1, 97: 

9) 

P. 2. ¿Deben todos creer que hay un solo Dios? 
R. Cada uno debe creer que hay un solo Dios, y es un gran pecado y locura 

el no hacerlo. (Salmo 14: 1, Salmos 9:17; Eclesiastés 12:13; Marcos 16:16; 

Juan 8:24 & 16:8-9; 2 Tesalonicenses 2:11-12) 

Lección 2: El conocimiento mínimo sobre el hombre 

P.3. ¿Cuál es el fin principal del hombre? 

R. El fin principal del hombre es glorificar a Dios y disfrutar de él para 

siempre. (1 Corintios 10:31, Salmo 73: 25-26) 

P. 4. ¿Cómo sabemos que hay un Dios? 
R. La luz de la naturaleza en el hombre, y las obras de Dios, claramente 

declaran que hay un Dios; pero su Palabra y Espíritu solamente, nos lo 

revela eficazmente para la salvación de los pecadores. (Romanos 1: 18-20, 

Salmo 19: 1,2, 2 Timoteo 3:15, 1 Corintios 1: 21-24, 1 Corintios 2:9,10) 

II. Sobre la palabra de Dios 

Lección 1: La biblia palabra de Dios 

P. 5. ¿A que llamamos Palabra de Dios? 
R. A las santas Escrituras del Antiguo y Nuevo Testamento, dadas por 

inspiración divina, esas son la Palabra de Dios, la única regla infalible de fe 

y práctica. (2 Pedro 1:21, 2 Timoteo 3: 16,17, Isaías 8:20) 

P. 6. ¿Cómo sabemos que la Biblia es la Palabra de Dios? 
R. La Biblia evidencia ser la Palabra de Dios por la celestialidad de su 

doctrina, la unidad de sus partes, su poder para convertir a los pecadores y 

edificar a los santos; pero solamente el Espíritu de Dios, dando testimonio 

por y con las Escrituras en nuestros corazones, es capaz de persuadirnos 

plenamente de que la Biblia es la Palabra de Dios. (1 Corintios 2: 6, 7, 13, 

Salmo 119: 18, 129, Hechos 10:43, 26:22, Hechos 18:28, Hb 4:12, Salmo 

19: 7-9; ROM. 15: 4; Juan 16: 13,14; 1 Juan 2: 20-27; 2 Cor. 3: 14-17) 

P.7. ¿Son las Escrituras confiables en todo lo que afirman? 

Los 39 libros del Antiguo Testamento y los 27 libros del Nuevo Testamento, 

en sus autógrafos inspirados por Dios y sus apógrafos mayoritaria y 

eclesiásticamente recibidos, son infalibles e inerrantes de manera verbal y 

plenaria y son, por tanto, confiables en todo lo que afirman con respecto a 



87 
 

todo saber humano y divino.(2 Timoteo 3:16; Salmos 19: 8-9; Hebreos. 

6:18; Mateo 5:18; 1 Pedro 1:24,25; Juan 17:17; Mateo 24:35; Isaías 40:8; 

Nehemías 8:8) 

Lección 2: La biblia palabra a los hombres 

P. 8. ¿Pueden todos los hombres hacer uso de las Escrituras? 
R. A todos los hombres no sólo se les permite, sino que se les manda y 

exhorta, que lean, oigan y entiendan las Escrituras. (Juan 5:39, Lucas 16:29, 

Hechos 8: 28-30; 17:11) 

P. 9. ¿Qué enseñan las Escrituras principalmente? 
R. Las Escrituras enseñan principalmente lo que el hombre debe creer acerca 

de Dios y el deber que Dios requiere del hombre. (2 Timoteo 3: 16,17, Juan 

20:31, Hechos 24:14, 1 Corintios 10:11, Eclesiastés. 12:13) 

III. Sobre Dios 

Lección 1: El Ser de Dios 

P. 10. ¿Qué es Dios? 
R. Dios es un Espíritu Puro, infinito, eterno, inmutable en Su ser, 

sapientísimo, poderosísimo, santísimo, justísimo, bondadosísimo y 

verdadero. (Juan 4:24, Salmo 147: 5, Salmo 90: 2, Santiago 1:17, 

Apocalipsis 4: 8, Salmo 89:14, Éxodo 34: 6, 7; 1 Timoteo. 1:17) 

P. 11. ¿Hay más dioses a parte de Él? 
R. Sólo hay uno, el Dios vivo y verdadero. (Deuteronomio 6: 4, Jeremías 

10:10) 

P. 12. ¿Cuántas personas hay en la Divinidad? 
R. Hay tres personas en la Deidad, el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo; Y 

estos tres son un solo Dios, igual en esencia, igual en poder y gloria. (1 juan 

5:7, 1 Corintios 8: 6, Juan 10:30, Juan 14: 9, Hechos 5: 3,4, Mateo 28:19, 

2 Corintios 13:14) 

Lección 2: Los decretos de Dios 

P. 13. ¿Qué son los decretos de Dios? 
R. Los decretos de Dios son su propósito eterno, de acuerdo con el consejo 

de su voluntad, por el cual para su propia gloria, Él ha predestinado todo lo 

que sucede. (Efesios 1:11, Romanos 11:36, Dan. 4:35) 

P. 14. ¿Cómo ejecuta Dios sus decretos? 
R. Dios ejecuta sus decretos en las obras de creación, redención y 

providencia. (Génesis 1: 1, Apocalipsis 4:11, Mateo 6:26, Hechos 14:17) 

 



88 
 

IV. Sobre La Creación  

Lección 1: La Creación de Dios 

P. 15. ¿Qué es la obra de la creación? 
R. La obra de la creación es que Dios hizo todas las cosas de la nada, por la 

Palabra de su Poder, y en el espacio de seis días, y todo lo hizo muy bueno. 

(Génesis 1: 1, Hebreos 11: 3, Éxodo 20:11, Génesis 1:31) 

P. 16. ¿Cómo creó Dios al hombre? 
R. Dios creó al hombre, varón y hembra, según su propia imagen, en 

conocimiento, rectitud y santidad, con dominio sobre las criaturas. (Génesis 

1:27, Colosenses 3:10, Efesios 4:24, Génesis 1:28) 

Lección 2: La Providencia de Dios 

P. 17. ¿Cuáles son las obras providenciales de Dios? 
R. Las obras de providenciales de Dios son sus santos, sabios, y poderosos 

planes preservando y gobernando todas sus criaturas, y todas sus 

acciones. (Nehemías 9: 6, Corintios 1:17, Hebreos 1: 3, Salmo 103: 19, 

Mateo 10:29, 30) 

P. 18. ¿Qué acto especial de providencia Dios ejercitó hacia el hombre, 

en el estado en que fue creado? 
R. Cuando Dios creó al hombre, él entró en un pacto de vida con él, sobre 

la condición de obediencia perfecta, prohibiéndole comer del árbol del 

conocimiento del bien y del mal, bajo la pena del dolor de la 

muerte. (Génesis 2: 16,17, Gálatas 3:12, Romanos 5:12) 

V. Sobre el hombre 

Lección 1: El pecado del Hombre 

P. 19. ¿Nuestros primeros padres continuaron en el estado en que 

fueron creados? 
R. Nuestros primeros padres, siendo dejados a la libertad de su propia 

voluntad, cayeron del estado en la cual fueron creados, pecando contra 

Dios. (Génesis 3: 6, Eclesiastés. 7:29, Romanos 5:12) 

P. 20. ¿Qué es el pecado? 
R. El pecado es cualquier falta de conformidad o transgresión de la ley de 

Dios. (1 Juan 3: 4, Romanos 5:13) 

Lección 2: La caída del Hombre 

P. 21. ¿Cuál fue el pecado por el cual nuestros primeros padres 

cayeron del estado en que fueron creados? 



89 
 

R. El pecado por el cual nuestros primeros padres cayeron del estado en la 

cual fueron creados, fue que comieron el fruto prohibido. (Génesis 3: 6, 12, 

13) 

P. 22. ¿Cae toda la humanidad en la primera transgresión de Adán? 
R. El pacto que se hizo con Adán, no sólo para sí mismo, sino para su 

posteridad, toda la humanidad, descendiendo de él por generación ordinaria, 

pecó en él y cayó con él en su primera transgresión. (1 Corintios 15: 21, 22, 

Romanos 5: 12, 18, 19) 

Lección 3: Las consecuencias de la caída del Hombre 

P. 23. ¿A qué estado trajo la caída a la humanidad? 
R. La caída trajo a la humanidad a un estado de pecado y miseria. (Salmo 

51: 5, Romanos 5: 18,19: Isaías. 64: 6) 

P. 24. ¿En qué consiste la pecaminosidad a la que cayó el hombre? 
R. Aquella pecaminosidad en la que cayó el hombre consiste en la culpa del 

primer pecado de Adán, la falta de justicia original y la corrupción de toda 

su naturaleza, comúnmente llamada pecado original, junto con todas las 

transgresiones reales que proceden de ella . (Romanos 5:19, 3:10, Efesios 2: 

1, Is. 53: 6, Salmo 51: 5, Mateo 15:19) 

P. 25. ¿Cuál es el estado de miseria en que cayó el hombre? 
R. Toda la humanidad, por su caída perdió la comunión con Dios, está bajo 

Su ira y maldición, y se ha hecho responsable de todas las miserias de esta 

vida, de la muerte misma y de los dolores del infierno para 

siempre. (Génesis 3: 8,24, Efesios 2: 3, Gálatas 3:10, Romanos 6:23, Mateo 

25: 41-46, Salmo 9:17) 

VI. Sobre la Redención 

Lección 1: La Misericordia de Dios 

P. 26. ¿Dejó Dios a toda la humanidad perecer en el estado de pecado 

y miseria? 
R. Dios, por Su mera buena voluntad, desde toda la eternidad, habiendo 

elegido un pueblo para la vida eterna, entró en un pacto de gracia, para 

liberarlos de la herencia del pecado y de la miseria y llevarlos a una herencia 

de salvación, por un Redentor. (Efesios 1: 3,4, 2 Tesalonicenses 2:13, 

Romanos 5:21, Hechos 13: 8, Jeremías 31:33) 

P. 27. ¿Quién es el Redentor de los elegidos de Dios? 
R. El único Redentor de los elegidos de Dios es el Señor Jesucristo, que 

siendo el Hijo eterno de Dios, se hizo hombre, y así fue y sigue siendo Dios 

y hombre, en dos naturalezas distintas y una sola persona, para 



90 
 

siempre.  (Gálatas 3: 13, 1 Timoteo 2: 5, Juan 1:14, 1 Timoteo 3:16, 

Romanos 9: 5, Col. 2: 9) 

Lección 2: Cristo el redentor 

P 28. ¿Cómo se hizo Cristo, siendo el Hijo de Dios, hombre? 
R. Cristo, el Hijo de Dios, se hizo hombre tomando a sí mismo un verdadero 

cuerpo y un alma razonable; Siendo concebido por el poder del Espíritu 

Santo en el vientre de la Virgen María y nacido de ella, sin embargo sin 

pecado. (Hebreos 2:14, Mateo 26:38, Lucas 2:52, Juan 12:27, Lucas 1: 

31,35, Hebreos 4:15, 7:26) 

P. 29. ¿Qué oficios Cristo ejecuta como nuestro Redentor? 
R. Cristo, como nuestro Redentor, ejecuta los oficios de un profeta, de un 

sacerdote y de un rey, tanto en su estado de humillación como de 

exaltación. (Hechos 3:22, Hebreos 5: 6, Salmo 2: 6. 

Lección 3: Los Oficios de Cristo en la redención 

P. 30. ¿Cómo ejecuta Cristo el oficio de profeta? 
R. Cristo ejecuta el oficio de un profeta, revelándonos, por medio de su 

Palabra y Espíritu, la voluntad de Dios para nuestra salvación. (Juan 1:18; 

14:26; 15:15) 

P. 31. ¿Cómo ejecuta Cristo el oficio de sacerdote? 
R. Cristo ejecuta el oficio de sacerdote, en Su ofrenda de sí mismo, un 

sacrificio para satisfacer la justicia divina, y reconciliarnos con Dios, y en 

la continua intercesión por nosotros. (1 Pedro 2:24, Hebreos 9:28, Efesios 

5: 2, Hebreos 2:17, 7:25, Romanos 8:34) 

P. 32. ¿Cómo ejecuta Cristo el oficio de rey? 
R. Cristo ejecuta el oficio de un rey, sometiéndonos a sí mismo, 

gobernándonos y defendiéndonos; y conteniendo y conquistando a todos sus 

enemigos. (Salmo 110: 3, Mateo 2: 6, 1 Corintios 15:25) 

Lección 4: La Gloria de Cristo el Redentor 

P. 33. ¿En qué consistía la humillación de Cristo? 
R. La humillación de Cristo consistió en su nacimiento, y en que fuera en 

una condición baja, sometido a la ley, sufriendo las miserias de esta vida, la 

ira de Dios y la maldita muerte de la cruz, siendo sepultado y continuando 

bajo el Poder de la muerte por un tiempo. (Lucas 2: 7, Gálatas 4: 4, Is. 53: 

3, Lucas 22:44, Mateo 27:46, Filipenses 2: 8, Mateo 12:40;  Marcos 15: 

45,46) 

P. 34. ¿En qué consiste la exaltación de Cristo? 
R. La exaltación de Cristo consiste en su resurrección de los muertos al 

tercer día, en su ascensión al cielo, en que se sentó a la diestra de Dios el 



91 
 

Padre y en que vendrá a juzgar al mundo en el último día. (1 Corintios 15: 

4, Hechos 1:11, Marcos 16:19, Hechos 17:31) 

Lección 5: Sobre la redención aplicada 

P. 35. ¿Cómo somos hechos partícipes de la redención comprada por 

Cristo? 
R. Somos hechos partícipes de la redención comprada por Cristo, por la 

aplicación efectiva de ella a nosotros, por Su Espíritu Santo. (Juan 3: 5,6, 

Tito 3: 5,6) 

P. 36. ¿Cómo nos aplica el Espíritu la redención comprada por 

Cristo? 
R. El Espíritu nos aplica la redención comprada por Cristo, al obrar la fe en 

nosotros y, por lo tanto, uniéndonos a Cristo en nuestro llamado 

eficaz. (Efesios 2: 8, 3:17; Filip. 1:29) 

Lección 6: Sobre el Llamamiento eficaz 

P. 37. ¿Qué es el llamamiento eficaz? 
R. El llamamiento eficaz es la obra del Espíritu de Dios, mediante la cual, 

convenciéndonos de nuestros pecados y miserias, iluminando nuestras 

mentes en el conocimiento de Cristo y renovando nuestras voluntades, nos 

persuade y nos capacita para abrazar a Jesucristo, libremente ofrecido a 

nosotros en el Evangelio. (2 Timoteo 1: 9, Juan 16: 8-11, Hechos 2:37, 

26:18, Ezequiel 36:26, Juan 6: 44,45, 1 Corintios 12: 3) 

P. 38. ¿Qué beneficios reciben los que son eficazmente llamados en 

esta vida? 
R. Los que son efectivamente llamados, participan en esta vida de la 

justificación, la adopción, la santificación y los diversos beneficios que en 

esta vida acompañan o fluyen de ellos. (Romanos 8:30, Gálatas 3:26, 1 

Corintios 6:11, Romanos 8: 31, 32, Efesios 1: 5, 1 Corintios 1:30) 

Lección 7: Beneficios del llamamiento eficaz 

P. 39. ¿Qué es la justificación? 
R. La justificación es un acto de la gracia libre de Dios, en el cual Él perdona 

todos nuestros pecados, y nos acepta como justos a Su vista, sólo por la 

justicia de Cristo imputada a nosotros, y recibida solo por la fe. (Romanos 

3:24, Efesios 1: 7, 2 Corintios 5:21, Romanos 5:19, Filipenses 3: 9, Gálatas 

2:16) 

P. 40. ¿Qué es la adopción? 
R. La adopción es un acto de gracia gratuita de Dios, por el cual somos 

recibidos en el número de los hijos de Dios, y tenemos derecho a todos los 

privilegios de los hijos de Dios. (1 Juan 3: 1, Juan 1:12, Rom 8: 16,17) 



92 
 

P. 41. ¿Qué es la santificación? 
R. La santificación es una obra de la gracia gratuita de Dios por medio de la 

cual somos renovados en todo cuanto es el hombre según la imagen de Dios, 

y estamos cada vez más capacitados para morir para al pecado y vivir para 

la justicia. (2 Tesalonicenses 2:13, Ef 4: 23, 24, Romanos 6:11) 

Lección 8: Beneficios de la redención 

P. 42. ¿Cuáles son los beneficios que en esta vida acompañan o fluyen 

de la justificación, adopción y santificación? 
R. Los beneficios que en esta vida acompañan o fluyen de la justificación, 

adopción y santificación, son la seguridad del amor de Dios, la paz de la 

conciencia, el gozo en el Espíritu Santo, el aumento de la gracia y la 

perseverancia hasta el final. (Romanos 5: 1-5, 14:17, Proverbios 4:18, 1 

Pedro 1: 5, 1 Juan 5:13) 

P. 43. ¿Qué beneficios reciben los creyentes de Cristo al morir? 
R. Las almas de los creyentes que están en la muerte son hechos perfectos 

en santidad, e inmediatamente pasan a la gloria, y sus cuerpos, aun estando 

unidos a Cristo, descansan en sus tumbas hasta la resurrección. (Hebreos 

12:23, Filipenses 1:23, 2 Corintios 5: 8, Lucas 23:43, 1 Tesalonicenses 

4:14, Is. 57: 2, Job 19:26) 

P. 44. ¿Qué beneficios reciben los creyentes de Cristo en la 

Resurrección? 
R. En la resurrección, los creyentes serán resucitados en gloria, serán 

reconocidos y absueltos abiertamente en el día del juicio, y serán 

perfectamente bendecidos en el pleno disfrute de Dios para toda la 

eternidad. (Filipenses 3: 20,21, 1 Corintios 15: 42,43, Mateo 10:32, 1 Juan 

3: 2, 1 Tesalonicenses 4:17) 

Lección 9: Que ocurre con los que no son salvos 

P. 45. ¿Qué se hará a los impíos en la muerte? 
R. Las almas de los impíos después de su muerte, serán arrojados a los 

tormentos del infierno, y sus cuerpos descansarán en sus tumbas hasta la 

resurrección y el juicio del gran día. (Lucas 16: 22-24, Salmo 49:14) 

P. 46. ¿Qué se hará a los impíos en el día del juicio? 

R. En el día del juicio, los cuerpos de los impíos, resucitados de sus tumbas, 

serán condenados, junto con sus almas, a tormentos indescriptibles con el 

diablo y sus ángeles para siempre. (Dan 12: 2, Juan 5: 28,29, 2 

Tesalonicenses 1: 9, Mateo 25:41) 

 

 



93 
 

VII. Sobre lo que Dios requiere del Hombre 

Lección 1: La Demanda de Dios 

P. 47. ¿Cuál es el deber que Dios requiere del hombre? 
R. El deber que Dios requiere del hombre, es la obediencia a Su voluntad 

revelada.  (Miqueas 6: 8, Eccles. 12:13, Salmo 119: 4, Lucas 10: 26-28) 

P. 48. ¿Qué reveló Dios al hombre en principio como regla de su 

obediencia? 
R. La regla que Dios primero reveló al hombre para su obediencia fue la ley 

moral.  (Romanos 2: 14,15, 5: 13,14) 

P. 49. ¿Dónde está la ley moral resumidamente comprendida? 
R. La ley moral está resumidamente comprendida en los Diez 

Mandamientos.  (Deuteronomio 10: 4, Mateo 19:17) 

Lección 2: Sobre los 10 mandamientos 

P. 50. ¿Cuál es la suma de los Diez Mandamientos? 
R. La suma de los Diez Mandamientos es amar al Señor nuestro Dios con 

todo nuestro corazón, con toda nuestra alma, con todas nuestras fuerzas y 

con toda nuestra mente; Y nuestro prójimo como a nosotros mismos. (Mateo 

22: 36-40, Marcos 12: 28-33) 

P. 51. ¿Cuál es el prefacio de los Diez Mandamientos? 
R. El prefacio de los Diez Mandamientos es: "Yo soy el Señor tu Dios, el 

cual te he sacado de la tierra de Egipto, de la casa de la esclavitud". (Éxodo 

20: 2) 

P. 52. ¿Qué nos enseña el prefacio de los Diez Mandamientos? 
R. El prefacio a los Diez Mandamientos nos enseña que, porque Dios es el 

Señor, y nuestro Dios y Redentor, por lo tanto estamos obligados a guardar 

todos Sus mandamientos. (Dt. 11: 1) 

Lección 3: El primer mandamiento 

P. 53. ¿Cuál es el primer mandamiento? 
R. El primer mandamiento es: "No tendrás otros dioses delante de 

mí". (Éxodo 20: 3) 

P. 54. ¿Qué se requiere en el primer mandamiento? 
R. El primer mandamiento nos exige conocer y reconocer que Dios es el 

único Dios verdadero, y nuestro Dios, y adorarlo y glorificarlo en 

consecuencia. (Josué 24:15, 1 Crónicas 28: 9, Deuteronomio 26:17, Salmo 

29: 2, Mateo 4:10) 

 

 



94 
 

P. 55. ¿Qué está prohibido en el primer mandamiento? 
R. El primer mandamiento prohíbe negar, o no adorar y glorificar al Dios 

verdadero, como Dios y nuestro Dios; Y el dar la adoración y glorificación 

que le es debido solo a él, a cualquier otro. (Josué 24:27, Romanos 1: 20, 

21, Salmo 14: 1, Romanos 1:25) 

P. 56. ¿Qué nos enseñan especialmente estas palabras, "delante de 

mí", en el primer mandamiento? 
R. Estas palabras, "delante de mí", en el primer mandamiento, nos enseñan, 

que Dios, que ve todas las cosas, se da cuenta y está muy disgustado con el 

pecado de tener cualquier otro Dios. (Deuteronomio 30: 17,18, Salmo 44: 

20,21, Salmo 90: 8) 

Lección 4: El Segundo mandamiento 

P. 57. ¿Cuál es el segundo mandamiento? 
R. El segundo mandamiento es: "No harás para ti ninguna imagen esculpida, 

ni ninguna semejanza de cosa alguna que esté arriba en los cielos, ni en la 

tierra debajo, ni en las aguas debajo de la tierra. No te inclines a ellos ni los 

sirvas, porque yo, el Señor tu Dios, soy un Dios celoso, que visito la 

iniquidad de los padres sobre los hijos, hasta la tercera y cuarta generación 

de los que me aborrecen; Los que me aman y guardan mis 

mandamientos”. (Éxodo 20: 4-6) 

P. 58. ¿Qué se requiere en el segundo mandamiento? 
R. El segundo mandamiento requiere recibir, observar y mantener puras y 

enteras, todas las adoraciones y ordenanzas religiosas, como Dios ha 

designado en Su Palabra. (Deuteronomio 32:46, Mateo 28:20, 

Deuteronomio 12:32) 

P. 59. ¿Qué está prohibido en el segundo mandamiento? 
R. El segundo mandamiento prohíbe la adoración de Dios por imágenes, o 

cualquier otra forma no designada en Su Palabra. (Romanos 1: 22,23, 

Deuteronomio 4: 15,16, Mateo 15: 9, Col. 2:18) 

P. 60. ¿Cuáles son las razones anexas al segundo mandamiento? 
A. Las razones anexas al segundo mandamiento son, la soberanía de Dios 

sobre nosotros, Su propiedad en nosotros, y el celo que Él tiene para con su 

propia adoración. (Salmo 45:11, Ej. 34:14, 1 Corintios 10:22) 

Lección 5: El tercer mandamiento 

P. 61. ¿Cuál es el tercer mandamiento? 
R. El tercer mandamiento es: "No tomarás el nombre del Señor tu Dios en 

vano; porque el Señor no lo mantendrá inocente, que toma su nombre en 

vano".  (Éxodo 20: 7) 



95 
 

P. 62. ¿Qué se requiere en el tercer mandamiento? 
R. El tercer mandamiento requiere el uso santo y reverente de los nombres, 

títulos, atributos, ordenanzas, palabras y obras de Dios.  (Ps.29: 2), 

Deuteronomio 32: 1-4, Deuteronomio 28: 58,59, Ps.111: 9, Mateo 6: 9, 

Eccles. 5: 1, Sal. 138: 2, Job 36:24; Ap 15: 3,4; Ap. 4: 8) 

P. 63. ¿Qué está prohibido en el tercer mandamiento? 
R. El tercer mandamiento prohíbe toda profanación y maltrato a cualquier 

cosa por la cual Dios se haga conocido.  (Malaquías 1: 6, Levítico 20: 3, 19: 

12, Mateo 5: 34-37, Isaías 52: 5) 

P. 64. ¿Cuál es la razón anexa al tercer mandamiento? 
R. La razón anexa al tercer mandamiento es que, sin embargo, los 

quebrantadores de este mandamiento pueden escapar del castigo de los 

hombres, pero el Señor nuestro Dios no les permitirá escapar de su justo 

juicio. (Deuteronomio 28: 58, 59, Malaquías 2: 2) 

Lección 6: El Cuarto mandamiento 

P. 65. ¿Cuál es el cuarto mandamiento? 
A. El cuarto mandamiento es: "Acuérdate del día de reposo para santificarlo: 

seis días trabajarás y harás toda tu obra, pero el séptimo día es el Sabath de 

Jehová tu Dios: en él no harás ninguna obra, Ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, 

ni tu sierva, ni tu ganado, ni tu extranjero que esté dentro de tus puertas; 

porque en seis días hizo Jehová los cielos y la tierra, el mar y todo lo que en 

ellos es, y descansó el séptimo día: por lo cual el Señor bendijo el día de 

reposo y lo santificó ". (Éxodo 20: 8-11) 

P. 66. ¿Qué se requiere en el cuarto mandamiento? 
R. El cuarto mandamiento requiere la santificación de Dios a tiempos tan 

determinados como lo ha designado en Su Palabra, expresamente un día 

entero en siete para ser un Sabbath Santo para Él. (Levítico 19:30, 

Deuteronomio 5:12) 

P. 67. ¿Qué día de los siete, Dios ha designado para ser el Sabbath 

semanal? 
R. Desde la creación del mundo hasta la resurrección de Cristo, Dios 

designó al séptimo día de la semana como el sábado semanal; Y el primer 

día de la semana desde entonces, para continuar hasta el fin del mundo, que 

es el sábado cristiano. (Génesis 2: 3, Salmos 118:24, Juan 20:19, Hechos 

20: 7, 1 Corintios 16: 1,2, Apocalipsis 1:10) 

P. 68. ¿Cómo se santifica el Sabbath? 
R. El sábbath es santificado por un santo descanso todo ese día, incluso de 

los empleos y recreaciones mundanas que son legales en otros días, y pasar 

el tiempo en las obras de piedad que son: los ejercicios públicos y privados 



96 
 

de la adoración de Dios, con excepción de aquel tiempo que fue destinado a 

las obras de necesidad y misericordia. (Levítico 23: 3, Isaías 58: 13,14, 

Isaías 66:23, Mateo 12: 11,12) 

P. 69. ¿Qué está prohibido en el cuarto mandamiento? 
R. El cuarto mandamiento prohíbe la omisión o el descuido de los deberes 

exigidos, y el profanar el día por ociosidad, o hacer lo que es en sí mismo 

pecaminoso, o por pensamientos innecesarios, palabras u obras, sobre 

empleos mundanos o recreaciones. (Ezequiel 22:26, 23:38, Jeremías 17:21, 

Neh 13: 15, 17, Hechos 20: 7) 

P. 70. ¿Cuáles son las razones anexas al cuarto mandamiento? 
A. Las razones anexas al cuarto mandamiento son, Dios nos permite seis 

días de la semana para nuestros propios empleos, exigiendo una propiedad 

especial en el sétimo, dando su propio ejemplo y su bendición del Día de 

reposo. (Éxodo 34:21; 31: 16, 17, Génesis 2: 2,3) 

Lección 7: El quinto Mandamiento 

P. 71. ¿Cuál es el quinto mandamiento? 
R. El quinto mandamiento es: "Honra a tu padre y a tu madre, para que tus 

días sean largos en la tierra que el Señor tu Dios te da". (Éxodo 20:12) 

P. 72. ¿Qué se requiere en el quinto mandamiento? 
R. El quinto mandamiento requiere la preservación del honor, y el 

desempeño de los deberes, perteneciendo a cada uno en sus varios lugares y 

relaciones, con sus superiores, inferiores o iguales. (Levítico 19:32, 1 Pedro 

2:17, Romanos 13: 1, Efesios 5: 21, 22, Ef 6: 1,5,9, Col. 3: 19-

22; Rom. 12:10) 

P. 73. ¿Qué está prohibido en el quinto mandamiento? 
R. El quinto mandamiento prohíbe el descuido o el hacer algo en contra del 

honor y el deber que pertenece a cada uno en sus diversos lugares y 

relaciones. (Proverbios 30:17, Romanos 13: 7,8) 

P. 74. ¿Cuál es la razón anexionada al quinto mandamiento? 
R. La razón anexa al quinto mandamiento es una promesa de larga vida y 

prosperidad (en la medida en que sirva a la gloria de Dios y su propio bien), 

a todos los que guardan este mandamiento. (Efesios 6: 2,3, Prov 4: 3-6, 6: 

20-22) 

Lección 8: El Sexto mandamiento 

P. 75. ¿Cuál es el sexto mandamiento? 
R. El sexto mandamiento es: "No matarás". (Éxodo 20:13) 

 

 



97 
 

P. 76. ¿Qué se requiere en el sexto mandamiento? 
A. El sexto mandamiento requiere todos los justos esfuerzos para preservar 

nuestra propia vida y la de los demás. (Efesios 5: 29,30, Salmo 82: 3,4, Prov. 

24: 11,12, Acta 16:28) 

P. 77. ¿Qué está prohibido en el sexto mandamiento? 
A. El sexto mandamiento prohíbe quitarnos nuestra vida, o la vida de 

nuestro prójimo injustamente o en base al odio, o todo lo que tienda a 

ello. (Génesis 4: 10,11, 9: 6, Mateo 5: 21-26) 

Lección 9: El Séptimo mandamiento 

P. 78. ¿Cuál es el séptimo mandamiento? 
R. El séptimo mandamiento es: "No cometerás adulterio". (Éxodo 20:14) 

P. 79. ¿Qué se requiere en el séptimo mandamiento? 
R. El séptimo mandamiento requiere la preservación de nuestra castidad y 

la de nuestros vecinos, en el corazón, el habla y el comportamiento.. (1 

Corintios 6:18, 7: 2, 2 Timoteo 2:22, Mateo 5:28, 1 Pedro 3: 2) 

P. 80. ¿Qué está prohibido en el séptimo mandamiento? 
R. El séptimo mandamiento prohíbe todos los pensamientos, palabras y 

acciones impuras. (Mateo 5: 28-32, Job 31: 1, Efesios 5: 3,4, Romanos 

13:13, Col 4: 6) 

Lección 10: El Octavo mandamiento 

P. 81. ¿Cuál es el octavo mandamiento? 
R. El octavo mandamiento es: "No robarás". (Éxodo 20:15) 

P. 82. ¿Qué se requiere en el octavo mandamiento? 
R. El octavo mandamiento requiere el legítimo aprovisionamiento y 

fomento de la riqueza y de los bienes de nosotros mismos y de los 

demás. (Proverbios 27:23, Levítico 25:35, Deuteronomio 15:10, 22:14) 

P. 83. ¿Qué está prohibido en el octavo mandamiento? 
R. El octavo mandamiento prohíbe todo lo que haga o pueda injustamente 

obstaculizar nuestra riqueza y la de nuestro prójimo o la de sus bienes. (1 

Timoteo 5: 8, Prov. 28:19, 23: 20,21, Efesios 4:28) 

Lección 11: El Noveno Mandamiento 

P. 84. ¿Cuál es el noveno mandamiento? 
R. El noveno mandamiento es: "No darás falso testimonio contra tu 

prójimo". (Éxodo 20:16) 

P. 85. ¿Qué se requiere en el noveno mandamiento? 
R. El noveno mandamiento requiere el sostenimiento y la promoción de la 

verdad entre los hombres, y del buen nombre nuestro y de nuestro prójimo 



98 
 

especialmente frente a Testigos. (Zacarías 8:16, Hechos 25:10, Eclesiastés. 

7: 1, 3 Juan 12, Prov. 14: 5, 25) 

P. 86. ¿Qué está prohibido en el noveno mandamiento? 
R. El noveno mandamiento prohíbe cualquier cosa que sea perjudicial para 

la verdad, o perjudicial para nuestro nombre, o para el buen nombre de 

nuestro prójimo. (Efesios 4:25, Salmo 15: 3, 2 Corintios 8: 20, 21) 

Lección 12: El Décimo mandamiento 

P. 87. ¿Cuál es el décimo mandamiento? 
R. El décimo mandamiento es: "No codiciarás la casa de tu prójimo, ni 

codiciarás la mujer de tu prójimo, ni su siervo, ni su sierva, ni su buey, ni su 

asno, ni lo que sea de tu prójimo". (Éxodo 20:17) 

P. 88. ¿Qué se requiere en el décimo mandamiento? 
R. El décimo mandamiento requiere el pleno contentamiento con nuestra 

propia condición, con un ánimo correcto y caritativo y hacia nuestro 

prójimo, y todo lo que es suyo. (Hebreos 13: 5, 1 Timoteo 6: 6, Romanos 

12:15, 1 Corintios 13: 4-7, Lev. 19:18) 

P. 89. ¿Qué está prohibido en el décimo mandamiento? 
R. El décimo mandamiento prohíbe todo descontento con nuestra propia 

heredad, envidiando o afligiéndose por los bienes del prójimo, y todos los 

movimientos y afectos desordenados a todo lo que es suyo. (1 Corintios 

10:10, Stg 5: 9, Gal. 5:26, Col 3: 5) 

Lección 13: Propósito de la ley 

P. 90. ¿Cualquier hombre puede guardar perfectamente los 

mandamientos de Dios? 
R. Ningún hombre, desde la caída, es capaz en esta vida de guardar 

perfectamente los mandamientos de Dios, sino que cada día los rompe en 

pensamiento, palabra y obra.  (Génesis 6: 5, Génesis 8:21, 1 Juan 1: 8, 

Santiago 3: 8, Santiago 3: 2, Romanos 3:23) 

P. 91. ¿Cuál es el propósito de la ley desde la caída? 
A. El propósito de la ley, desde la caída, es revelar la justicia perfecta de 

Dios, para que Su pueblo conozca su voluntad para sus vidas y los impíos, 

siendo convencidos de su pecado, puedan ser refrenados de eso y traídos a 

Cristo para la salvación. (Salmo 19: 7-11, Romanos 3: 20,31, 7: 7, 12: 2, 

Tito 2: 12-14, Gálatas 3: 22,24, 1 Timoteo 1: 8) 

P. 92. ¿Son igualmente odiosas todas las transgresiones de la ley? 
A. Algunos pecados en sí mismos y en razón de varios agravios, son más 

odiosos a la vista de Dios que otros. (Ezequiel 8:13, Juan 19:11, 1 Juan 

5:16) 



99 
 

Lección 14: Sobre la Ira y la misericordia de Dios 

P. 93. ¿Qué merece cada pecador? 
R. Todo pecador merece la ira y la maldición de Dios, tanto en esta vida 

como en la que está por venir. (Efesios 5: 6, Gálatas 3:10, Proverbios 3:33, 

Salmo 11: 6, Apocalipsis 21: 8) 

P. 94. ¿Qué requiere Dios de nosotros, para que podamos escapar de 

Su ira y maldición, debido a nosotros por el pecado? 
R. Para escapar de la ira y la maldición de Dios debido a nosotros por el 

pecado, Dios requiere de nosotros la fe en Jesucristo, el arrepentimiento para 

la vida, con el uso diligente de todos los medios externos y ordinarios por el 

cual Cristo nos comunica los beneficios de la redención. (Hechos 20:21, 

Hechos 16: 30,31, 17:30) 

VIII. Sobre la Gracia de Dios 

Lección 1: La Gracia en la conversión 

P. 95. ¿Qué es la fe en Jesucristo? 
A. La fe en Jesucristo es una gracia salvadora, por la cual recibimos y 

descansamos únicamente sobre Él para la salvación, como se nos es ofrecido 

en el Evangelio. (Hebreos 10:39, Juan 1:12, Filipenses 3-9, Gálatas 2: 

15,16) 

P. 96. ¿Qué es el arrepentimiento para la vida? 
A. El arrepentimiento para la vida es una gracia salvadora, por la cual un 

pecador, por el verdadero sentir de su pecado, y la aprehensión de la 

misericordia de Dios en Cristo, con dolor y odio de su pecado, se vuelve de 

el a Dios, con pleno propósito de, y esforzándose por, una nueva 

obediencia. (Hechos 2:37, Joel 2:13, Jeremías 31: 18, 19: 2 Corintios 7: 10, 

11, Romanos 6:18) 

Lección 2: Dios habla a través de los medios de Gracia 

P. 97. ¿Cuáles son los medios exteriores y ordinarios mediante los 

cuales Cristo nos comunica los beneficios de la redención? 
A. Los medios externos y ordinarios mediante los cuales Cristo nos 

comunica los beneficios de la redención son sus ordenanzas, especialmente 

la Palabra, el Bautismo, la Cena del Señor y la Oración; todos los cuales se 

hacen efectivos a los elegidos para la salvación. (Romanos 10:17, Santiago 

1:18, 1 Corintios 3: 5, Hechos 14: 1, 2: 41, 42) 

P. 98. ¿Cómo es que la Palabra es hecha efectiva para la salvación? 
R. El Espíritu de Dios hace que la lectura, pero especialmente la predicación 

de la Palabra, sea un medio efectivo para convencer y convertir a los 

pecadores, y para edificarlos en santidad y consuelo, por medio de la fe para 



100 
 

la salvación. (Salmo 119: 11,18, 1 Tes. 1: 6, 1 Pedro 2: 1,2, Romanos 1:16, 

Salmo 19: 7) 

P. 99. ¿Cómo se lee y oye la Palabra para que sea eficaz para la 

salvación? 
R. Para que la Palabra llegue a ser efectiva para salvación, debemos 

atenderla con diligencia, preparación y oración, recibirla con fe y amor, 

ponerla en nuestros corazones y practicarla en nuestras vidas. (Proverbios 

8:34, 1 Pedro 2: 1,2, 1 Timoteo 4:13, Hebreos 2: 1,3, Hebreos 4: 2, 2 

Tesalonicenses 2:10, Salmo 119: 11; Santiago 1: 21,25) 

Lección 3: El Bautismo y la Cena como medios de gracia 

P. 100. ¿Cómo el bautismo y la cena del Señor se convierten en medios 

eficaces de salvación? 
R. El bautismo y la Cena del Señor se convierten en medios eficaces de 

salvación, no de virtud alguna en ellos o del que los administra, sino 

solamente por la bendición de Cristo y la operación de su Espíritu en los que 

por fe los reciben. (1 Pedro 3:21, 1 Corintios 3: 6, 1 Corintios 12:13) 

P. 101. ¿En qué se diferencian el Bautismo y la Cena del Señor de las 

otras ordenanzas de Dios? 
R. El Bautismo y la Cena del Señor difieren de las otras ordenanzas de Dios 

en que fueron especialmente instituidas por Cristo para representar y aplicar 

a los creyentes los beneficios de la nueva alianza mediante signos visibles y 

externos. (Mateo 28:19, Hechos 22:16, Mateo 26: 26-28, Romanos 6: 4) 

Lección 4: Sobre el bautismo 

P. 102. ¿Qué es el Bautismo? 
A. El bautismo es una ordenanza santa, en la cual el lavamiento con agua en 

el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, significa nuestro injerto 

en Cristo y participación de los beneficios del pacto de gracia y nuestro 

compromiso de ser el Señor. (Mateo 28:19, Romanos 6: 3-5, Colosenses 

2:12, Gálatas 3:27) 

P. 103. ¿A quién se debe administrar el bautismo? 
R. El bautismo debe administrarse a todos aquellos que realmente profesan 

arrepentimiento hacia Dios, fe en, y obediencia a nuestro Señor Jesucristo; y 

a ninguno otro. (Hechos 2:38, Mateo 3: 6, Marcos 16:16, Hechos 8: 12,36, 

Hechos 10: 47,48) 

P. 104. ¿Los bebés de los que profesan creyentes deben ser 

bautizados? 
R. Los infantes de los que profesan ser creyentes no deben ser 

bautizados; Porque no hay ni orden ni ejemplo en las Sagradas Escrituras, o 

alguna segura consecuencia de ellos, para bautizar a los tales. 



101 
 

P. 105. ¿Cómo se administra correctamente el bautismo? 
R. El bautismo es administrado correctamente por inmersión, o 

sumergiendo todo el cuerpo de la persona en agua, en el nombre del Padre, 

y del Hijo, y del Espíritu Santo. (Mateo 3:16, Juan 3:23, Hechos 8: 38, 39) 

P. 106. ¿Cuál es el deber de los que son correctamente bautizados? 
R. Es el deber de aquellos que son correctamente bautizados el entregarse a 

alguna iglesia visible y ordenada de Jesucristo, para que puedan caminar en 

todos los mandamientos y ordenanzas del Señor 

irreprensiblemente. (Hechos 2: 46,47, Hechos 9:26, 1 Pedro 2: 5, Hebreos 

10:25, Romanos 16: 5) 

Lección 5: Sobre la Iglesia del Señor 

P. 107. ¿Qué es la iglesia visible? 
R. La iglesia visible es la sociedad organizada de los creyentes profesos, en 

todas las edades y lugares, donde el Evangelio es verdaderamente predicado 

y las ordenanzas del Bautismo y de la Cena del Señor correctamente 

administradas. (Hechos 2:42, 20: 7, Hechos 7:38, Ef 4: 11, 12) 

P. 108. ¿Qué es la iglesia invisible? 
R. La iglesia invisible es el número entero de los elegidos, que han sido, son 

o serán reunidos en uno bajo Cristo que es la cabeza. (Efesios 1:10, 1: 22,23, 

Juan 10:16, 11:52) 

Lección 6: Sobre la cena del Señor 

P. 109. ¿Qué es la Cena del Señor? 
R. La Cena del Señor es una santa ordenanza en la que, dando y recibiendo 

pan y vino, según la designación de Cristo, su muerte se manifiesta, y los 

que lo reciben dignamente son, no de una manera corporal y carnal, sino por 

la fe, hechos participantes de su cuerpo y sangre, con todos sus beneficios, 

para su alimento espiritual, y crecimiento en gracia. (1 Cor 11: 23-26; 

10:16). 

P. 110. ¿Qué se requiere para recibir dignamente la Cena del Señor? 
R. Se requiere de aquellos, que participen dignamente (es decir, de forma 

adecuada) de la Cena del Señor, que se examinen a sí mismos, en cuanto a 

su conocimiento para discernir el cuerpo del Señor; en cuanto a su fe para 

alimentarnos de él; en cuanto a su arrepentimiento, el amor y la nueva 

obediencia: porque el que venga indignamente, juicio come y bebe para 

sí. (1 Cor 11: 27-31; 1 Cor. 5: 8; 2 Cor. 13: 5) 

 

 



102 
 

IX. Sobre la Oración 

Lección 1: Sobre la Oración 

P. 111. ¿Qué es la oración? 
R. La oración es un ofrecimiento de nuestros deseos a Dios, en pos de las 

cosas agradables a su voluntad, en el nombre de Cristo, con la confesión de 

nuestros pecados y reconociendo con gratitud sus misericordias. (1 Juan 

5:14; 1 Juan 1: 9; Filipenses 4:6; Salmos 10:17; 145: 19; Juan 14: 13,14) 

P. 112. ¿Qué regla ha dado Dios para nuestra dirección en la oración? 
R. Toda la Palabra de Dios es útil para dirigirnos en la oración, pero la regla 

especial de instrucción es aquella oración, que Cristo enseñó a sus 

discípulos, comúnmente llamada la Oración del Señor. (Mateo 6: 9-13; 2 

Timoteo 3: 16,17). 

Lección 2: El Padre Nuestro 

P. 113. ¿Qué nos enseña el prefacio de la Oración del Señor? 
R. El prefacio de la Oración del Señor, que es "Padre nuestro, que estás en 

los cielos", nos enseña a acercarnos a Dios, con toda reverencia y confianza, 

como hijos a un padre capaz y dispuesto a ayudarnos, y que debemos orar 

con y por los demás. (Mateo 6:9; Lucas 11:13; Romanos 8,15; Hechos 12: 

5; 1 Timoteo 2: 1-3). 

Lección 3: Santificado tu nombre 

P. 114. ¿Qué rogamos en la primera petición? 

R. En la primera petición, que es "Santificado sea tu nombre", oramos para 

que Dios nos capacite a nosotros y a los demás para glorificarle en todo 

aquello por lo cual Él se hace conocido, y que Él disponga todas las cosas 

para su propia gloria. (Mateo 6: 9; Salmos 67:1-3; Romanos 11:36; 4:11) 

Lección 4: Venga Tu Reino 

P. 115. ¿Qué rogamos en la segunda petición? 
R. En la segunda petición, que es "Venga tu reino", oramos para que el reino 

de Satanás sea destruido, y para que el reino de la gracia pueda avanzar; para 

que nosotros y otros seamos traídos a ella, y guardados en ella, y para que 

el reino de gloria se apresure en venir. (Mateo 6:10; Salmo 68:1-18; 

Romanos 10: 1; 2 Tesalonicenses 3:1; Mateo 9: 37,38; Apocalipsis 22:20) 

Lección 5: hágase en tu Voluntad Así en la Tierra Como en el cielo 

P. 116. ¿Qué rogamos en la tercera petición? 
R. En la tercera petición, que es, "Hágase tu voluntad en la tierra como en 

el cielo", rogamos que Dios, por su gracia, nos haga capaces y dispuestos a 

conocer, obedecer y someternos a su voluntad en todas las cosas, como lo 

hacen los ángeles en el cielo. (Mateo 6:10; Salmo 103:20,21; Salmos 25: 

4,5; Salmos 119: 26) 



103 
 

Lección 6: El Pan nuestro de cada día de dánoslo hoy 

P. 117. ¿Qué rogamos en la cuarta petición? 
R. En la cuarta petición, que es "Danos hoy nuestro pan de cada día", oramos 

por el don gratuito de Dios, que podamos recibir una porción suficiente de 

las cosas buenas de esta vida y disfrutar de su bendición con ellos. 

(Mateo 06:11; Proverbios 30: 8,9.; 1 Timoteo 6: 6-8; 4: 4,5.) 

Lección 7: Perdona Nuestras faltas así como nosotros perdonamos a 

los que nos ofenden 

P. 118. ¿Qué rogamos en la quinta petición? 
R. En la quinta petición, que es: "Y perdónanos nuestras deudas, así como 

nosotros perdonamos a nuestros deudores", oramos para que Dios, por amor 

de Cristo, perdone gratuitamente todos nuestros pecados; lo cual estamos 

muy animados a pedir, porque por Su gracia estamos capacitados para 

perdonar a otros de corazón. (Mateo 06:12; Salmo 51:1, 3,7; Marcos 11:25; 

Mateo 18:35) 

Lección 8: No nos dejes caer en tentación, mas líbranos de todo el mal 

P. 119. ¿Qué rogamos en la sexta petición? 
R. En la sexta petición, que es: "Y no nos dejes caer en la tentación, sino 

líbranos del mal", oramos para que Dios nos guarde de ser tentados a pecar, 

o que nos sostenga y nos libre cuando somos tentados. (Mateo 6:13;26:41; 

Salmos 19:13; 1 Corintios 10:13;. Juan 17:15) 

Lección 9: Porque tuyo Es El reino, y El Poder, y la gloria, para 

siempre, amén, 

P. 120. ¿Qué significa el término de la oración del Señor, que nos 

enseña?  
R. La conclusión de la Oración del Señor, que es, "porque tuyo es el reino, 

y el poder, y la gloria, por siempre, Amén", nos enseña a llevar nuestro 

aliento en oración a Dios solamente, y en oraciones de alabanza a él, 

atribuyéndole el reino, el poder y la gloria; y en testimonio de nuestro deseo, 

y la garantía de ser escuchado, decimos, AMEN (*a modo de ruego que 

significa “así sea”). (Mateo 6:13; Daniel 9: 18,19.; 1 Crónicas 29: 11-13; 

1 Corintios 14:16; Filipenses 4:6; Apocalipsis 22:20) 

 

 

 

 

 

 



104 
 

APENDICE 

UNA DEFENSA DEL CREDO - 

BAUTISMO16 
 

Introducción 

Quienquiera que lea, y considere imparcialmente lo que tenemos en nuestra 

Confesión de fe arriba expuesta, percibe prontamente que nosotros no sólo 

consentimos con todos los demás verdaderos cristianos en cuanto a la 

Palabra de Dios (revelada en las Escrituras de la verdad) como fundamento 

y regla de nuestra fe y culto; sino también que nos esforzamos 

diligentemente para manifestar que en los principales elementos del 

Cristianismo hemos concebido las mismas cosas y nos hemos expresado con 

las mismas palabras que por motivos similares fueron pronunciadas por 

otras sociedades de Cristianos antes que nosotros. 

Esto lo hicimos para que aquellos que tienen el deseo de conocer los 

principios de la religión que afirmamos y practicamos puedan analizar lo 

que procede de nosotros mismos (que juntos cooperamos en esa obra), y no 

sean engañados por rumores indebidos; o por la ignorancia y error de ciertos 

individuos que, aunque se llaman por el mismo nombre que nosotros, son 

motivo de escándalo para la verdad que profesamos. 

 Y aunque discrepamos de nuestros hermanos Paidobautistas en lo que se 

refiere al Bautismo y la administración del mismo, y otras particularidades 

que dependen necesariamente de nuestro entendimiento de esta Ordenanza, 

y las cosas que frecuentemente hacemos en nuestras propias asambleas para 

la edificación mutua, y práctica de los deberes y servicios que debemos para 

con Dios, en temor unos con otros; sin embargo, no deberíamos ser mal 

interpretados, como si la libertad de nuestra conciencia en cuanto a eso de 

alguna manera nos desobliga o aliena de nuestros afectos o conversaciones 

con cualesquiera que tema al Señor. Siempre que tenemos oportunidad 

participamos en los esfuerzos de aquellos a quienes Dios ha dotado con 

habilidades superiores a las nuestras, y ha calificado, y llamado al Ministerio 

de la Palabra, deseando ardientemente rectificarnos para ser como ellos, 

siguiendo la paz con santidad y, por tanto, siempre mantenemos ante 

nuestros ojos el bendito pacifismo y la Palabra conciliadora de los 

apóstoles. Si, en cualquier otra cosa, pensáis de otro modo, también esto 

Dios os aclarará. Sin embargo a donde ya hemos llegado; sigamos la misma 

regla, pensemos en lo mismo (Filipenses 3: 15-16). 

                                                           
16 Tomado de: https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf  

https://www.chapellibrary.org/files/5114/7923/7436/lbcw.pdf


105 
 

No juzguen, por tanto, que es obstinación nuestra (porque mucho se ha 

escrito acerca de ese asunto, y aun así continuamos en nuestra práctica que 

es diferente a la de los demás), sino en cambio, como en verdad lo es, que 

adoramos a Dios con lo mejor de nuestro entendimiento, con una mente pura 

y obediente a sus preceptos, de manera que entendemos que este es el 

metodo que más se conforma a las Escrituras de la verdad, y la práctica de 

la Iglesia Primitiva.  

No nos convendría dar tal insinuación que parezca que lo que hacemos en 

el servicio de Dios es con una conciencia dudosa, o con tal temperamento 

mental que lo hacemos así por el momento, con la reserva de que lo haremos 

de otra manera en el futuro, cuando tengamos una deliberación más madura. 

Tampoco tenemos ninguna causa para hacerlo, estando plenamente 

persuadidos de que lo que hacemos es agradable a la voluntad de Dios. Sin 

embargo, proponemos de todo corazón esto, que si alguno de los siervos de 

nuestro Señor Jesús, en el espíritu de mansedumbre, intenta convencernos 

de cualquier error, ya sea en el juicio o en la práctica, reflexionaremos 

diligentemente sobre sus argumentos y le daremos cuenta de que es nuestro 

principal amigo, lo cual será un instrumento para convertirnos de cualquier 

error que se interponga en nuestros caminos - porque no podemos hacer 

nada contra la verdad deliberadamente, sino todo por la verdad. [2Corintios 

13: 8]. 

Y por eso nos hemos esforzado seriamente por considerar lo que ya se ha 

ofrecido para nuestra satisfacción en este punto, y son reacios a decir más 

para que no seamos estimados deseosos de que se renueven los debates. Sin 

embargo, dado que puede esperarse con razón que mostremos alguna razón 

por la que no podemos aceptar lo que se nos ha pedido contra nosotros, nos 

esforzaremos, con la mayor brevedad posible, en ser sinceros, por satisfacer 

la expectativa de aquellos que examinarán lo que ahora publicamos sobre 

este asunto también 

I. Tradición   

En cuanto a los cristianos que están de acuerdo con nosotros, que se requiere 

el arrepentimiento de obras muertas y la fe en Dios y nuestro Señor 

Jesucristo, de las personas para que sean bautizados; y, por lo tanto, 

sostienen el error de que los infantes (siendo incapaces de confesar cualquier 

cosa) deben ser bautizados por otros que se comprometen en estas cosas por 

ellos - aunque sepamos por la historia de la Iglesia que esta ha sido una 

práctica muy antigua- aun así consideramos que la misma Escritura que nos 

advierte a ser cautos en censurar a nuestro hermano, con quien estaremos 

ante el trono de juicio de Cristo, también nos enseña que cada uno de 

nosotros dará cuenta de sí mismo a Dios y que todo lo que no es de fe es 

pecado (Romanos 14: 4,10,12,23). Por lo tanto, no podemos ser persuadidos 



106 
 

a establecer práctica como ésta, fundamentada en tradición no escrita: sino 

en vez de eso elegimos recurrir a las Sagradas Escrituras para todas las 

cuestiones de la fe y del culto, para información de nuestro juicio y 

regulación de nuestra práctica; y estamos muy seguros de que esta es la 

mejor manera de prevenir y corregir errores y fallas (2 Timoteo 3: 16-17). Y 

si ocurre que cualquiera de las cosas que no son claramente determinables 

por las Escrituras es motivo de debate entre cristianos, creemos más seguro 

dejar que tales cosas sigan inciertas hasta la segunda vuelta de nuestro Señor 

Jesús; así como se hacía en la Iglesia Antigua, hasta que se levantara un 

sacerdote con Urim y Tumim, a fin de que fueran informados, con certeza, 

sobre la voluntad de Dios (Esdras 2: 62-63). 

II. Pacto  

En cuanto a nuestros hermanos en Cristo que fundamentan sus argumentos 

para el bautismo infantil en una supuesta santidad pactual o asociación a la 

iglesia [a través de los padres], entendemos que ellos se equivocan, pues 

aunque esta santidad pactual y la pertenencia a la iglesia sea como se supone 

que debe ser en referencia a los infantes de los creyentes, sin embargo, no 

resulta de allí ningún mandamiento para el bautismo de infantes de forma 

inmediata y directa de tal cualidad o relación. 

Todo culto instituido recibe su aprobación del precepto, y debe ser 

gobernado por ello en todas las circunstancias necesarias.   

 Así fue en el Pacto que Dios estableció con Abraham y su semilla. La señal 

estaba destinada sólo a los hijos varones, a pesar que la descendencia 

femenina, tanto como la masculina, también formaba parte del Pacto y de la 

Iglesia de Dios. Esta señal tampoco debería hacerse en ningún infante 

masculino antes de que éste cumpliera ocho días de edad, aunque estuviera 

en el Pacto desde el primer momento de su vida; ni siquiera por peligro de 

muerte o cualquier otra supuesta necesidad, nada podría justificar la 

circuncisión antes del tiempo establecido, no había motivo para ello; la pena 

impuesta de eliminar al individuo de su pueblo era aplicada sólo cuando se 

descuidaba o despreciaba ese precepto [Génesis 17: 10-14]. 

El justo Lot era un pariente cercano de Abraham en la carne, y 

contemporáneo suyo cuando ese Pacto fue hecho; sin embargo, porque de 

no era un descendiente de Abraham, o de la casa de Abraham [Génesis 

11:27] (aunque Lot era de la misma familia de la fe que Abraham) ni Lot ni 

ninguno de sus descendientes (debido a su descendencia de él) fueron 

sellados con la Señal de este pacto, que fue sellado con Abraham y con su 

descendencia. 

 Esto puede ser suficiente para mostrar aunque había un pacto expreso y una 

señal del mismo (Génesis 17.):4, 10) - tal pacto separó a las personas con 

quienes fue hecho y a toda su descendencia del resto del mundo como un 



107 
 

pueblo santo al Señor, y los constituyó la Iglesia visible de Dios (aunque no 

comprendió a todos los fieles en el mundo) - sin embargo, la señal de este 

pacto no fue fijada a todas las personas que estaban dentro de este pacto, ni 

a ninguna de ellas hasta el tiempo prefijado, ni a otros siervos fieles de Dios 

que no eran descendientes de Abraham. Y por consiguiente, eso depende 

puramente de la voluntad del Legislador para determinar cuál será la señal 

de Su pacto: a quién, en qué tiempo, y en qué términos será puesto. 

Si nuestros hermanos suponen que el Bautismo es el sello del Pacto que Dios 

hace con cada creyente (sobre lo que las Escrituras se callan completamente) 

no corresponde a nosotros pleitear contra ellos en cuanto a eso; sin embargo, 

creemos que el sello del Pacto es el habitar del Espíritu de Cristo en cada 

persona, particular e individualmente, y nada más [Efesios 1:13, 4:30]. Ni 

ellos ni nosotros suponemos que el bautismo haya sustituido de tal manera 

en lugar de la circuncisión, que tenga la misma (y no otra) latitud, extensión, 

o términos que la circuncisión tuvo, porque eso era adecuado sólo para los 

niños varones; y el bautismo es una ordenanza adecuada para cada creyente, 

sea hombre o mujer. Eso se extendió a todos los varones que nacieron en la 

casa de Abraham, o que fueron comprados con su dinero, igualmente con 

los varones que procedían de sus propios lomos; pero el bautismo no está 

tan extendido en ninguna verdadera iglesia cristiana que conozcamos, como 

para ser administrado a todos los pobres siervos infieles que sus miembros 

compran para su servicio e introducen en sus familias, ni a los hijos nacidos 

de ellos en su casa. 

Pero nosotros concebimos la misma correlación de razonamiento para la 

ordenanza del bautismo como para la de la circuncisión (Éxodo 12:49); es 

decir, una ley para el extranjero como para el nacido en casa. Si alguien 

desea ser admitido a todas las ordenanzas y privilegios de la casa de Dios, 

la puerta está abierta. En los mismos términos en que cualquier persona fue 

alguna ves admitida a todos o a algunos de los privilegios que pertenecen a 

la Iglesia Cristiana, todas las personas tienen el derecho de aplicar a una 

admisión similar. 

 En cuanto a aquel texto de la Escritura: " Y recibió la circuncisión como 

señal, como sello de la justicia de la fe que tuvo estando aún incircunciso" 

(Romanos 4:11), concebimos que si el alcance del apóstol en ese lugar es 

debidamente atendido, se considerará que no se puede tomar ningún 

argumento de allí para hacer valer el bautismo de infantes. En la medida en 

que encontremos un relato completo y justo de esas palabras dadas por el 

erudito Dr. John Lightfoot (un hombre que no es sospechoso de parcialidad 

en esta controversia) en su Horae Hebraicae et Talmudicae, sobre 1ª de 

Corintios 7:19 (págs. 42-43), transcribiremos sus palabras íntegras y no 

haremos ningún comentario nuestro a las mismas: 



108 
 

 “La circuncisión no es nada, si respetamos el tiempo, pues ahora ya 

no tiene más utilidad alguna, una vez que el objetivo por el cual fue 

instituida ya fue alcanzado. Este fin lo declara el apóstol con estas 

palabras: " Y recibió la circuncisión como señal, como sello 

[σφραγιδα] de la justicia de la fe que tuvo estando aún incircunciso" 

(Rom 4, 11), etc. Pero me temo que la mayoría de las traducciones no 

son lo suficientemente precisas para señalar el fin de la circuncisión y 

el objetivo del apóstol, mientras que algo de ellos mismos es insertado 

por ellos.”. 

Y después de que el Dr. Lightfoot haya presentado varias versiones con 

palabras que concuerdan en gran parte con el sentido que tenemos en 

nuestras Biblias, procede: 

“Otras versiones tienen el mismo sentido; como si la circuncisión 

hubiera sido dada a Abraham como sello de la justicia que él tuvo 

todavía incircunciso, lo que no negaremos ser verdad en cierto sentido, 

pero creemos que la circuncisión tuvo, principalmente, un sentido muy 

diferente. 

Déjeme entonces traducir las palabras: "Y recibió el signo de la 

circuncisión, como sello de la justicia de la fe, que debería ser en la 

incircuncisión". "Que debería ser", digo, y no "lo que había sido". No 

lo que Abraham tuvo aunque todavía no estaba circuncidado; sino lo 

que su descendencia incircuncisa debería tener, es decir, los gentiles, 

que en el tiempo por venir imitarían la fe de Abraham. 

Ahora, considere bien en qué circunstancia la circuncisión fue 

instituida para Abraham, teniendo en cuenta Génesis 17. 

Esta promesa se le hace primero a él: "Serás el padre de muchas 

naciones" (17:4) -en el sentido que el apóstol explica en ese capítulo- 

y luego hay un doble sello unido para la confirmación de la cosa, a 

saber, el cambio del nombre Abram por Abraham, y la institución de 

la circuncisión. "He aquí, en cuanto a mí, mi pacto es contigo, y tú 

serás padre de muchas naciones" (v. 4). ¿Por qué se llamaba Abraham? 

Por el cumplimiento de esta promesa: "Serás padre de muchas 

naciones". ¿Y por qué se le instituyó la circuncisión? Por el sellado de 

la misma promesa: "Serás padre de muchas naciones". Así que este es 

el sentido del apóstol, el más agradable a la institución de la 

circuncisión: él recibió la señal de la circuncisión, un sello de la 

justicia de la fe que en el tiempo venidero la incircuncisión (o los 

gentiles) deberia tener y obtener. 

Abraham tenía una doble semilla: natural, de los judíos; y de la fe, de 

los creyentes gentiles. Su simiente natural fue firmada con el signo de 



109 
 

la circuncisión, en primer lugar para distinguirlos de todas las demás 

naciones cuando todavía no eran la simiente de Abraham, pero 

especialmente para el memorial de la justificación de los gentiles por 

la fe, cuando al final se convertirían en su simiente. Por lo tanto, la 

circuncisión iba ciertamente a cesar cuando los gentiles fueran 

introducidos a la fe, ya que entonces había obtenido su último y 

principal fin, y de ahí en adelante la circuncisión no es nada.”. 

De este modo, deseamos ardientemente que esto sea considerado; porque no 

pleiteamos por su autoridad, sino por la evidencia de la verdad en sus 

palabras. 

III. Santidad 

Independientemente de cuál sea la naturaleza de la santidad mencionada del 

niño (1 Corintios 7:12), aquellos que concluyen que tales niños (recién 

nacidos o más crecidos) tienen un derecho inmediato al Bautismo, añaden a 

la conclusión más de lo permitido por las premisas. 

Pues, aunque no determinamos positivamente el alcance intencionado por 

los apóstoles en relación a la santidad aquí mencionada, para decir que es 

esto o aquello, y ninguna otra cosa; sin embargo, es evidente que el apóstol 

determina no sólo la legalidad, sino también la conveniencia de una 

cohabitación de un creyente con un incrédulo en la relación de matrimonio.  

Y pensamos que aunque los apóstoles afirman que el cónyuge incrédulo es 

santificado por el creyente (1 Corintios 7:14), teniendo en ello algo más que 

en el mero matrimonio de dos incrédulos, pues aunque la alianza del 

matrimonio tiene una bendición divina para hacer del matrimonio de dos 

incrédulos una acción legal, y su conjunción y cohabitación en ese aspecto 

es sin mancha, pero no puede haber motivo para suponer a partir de ahí, que 

ambos o cualquiera de sus personas son así santificados; y el apóstol insta a 

la cohabitación de un creyente con un infiel en el estado de matrimonio 

desde esta base: el marido infiel es santificado por la esposa creyente; Sin 

embargo, aquí se tiene la influencia de la fe de un creyente que asciende 

desde una relación menor a una mayor proporción; de la mujer al marido, 

que es su cabeza, antes de que pueda bajar a sus descendientes. Y, por lo 

tanto, decimos que sea cual sea la naturaleza o extensión de la santidad aquí 

intencionada, concebimos que ella no puede transmitir a los niños un 

derecho inmediato al Bautismo; porque, entonces, eso sería de otra 

naturaleza y de una extensión mayor que la raíz y el origen de donde es 

derivada, pues está claro por el argumento del apóstol que la santidad no 

puede derivarse al niño de la santidad de un solo progenitor. Si el padre o la 

madre son (en el sentido pretendido por el apóstol) profanos o impuros, así 

el hijo será también, por lo tanto, para la generación de una semilla santa es 

necesario que ambos padres sean santificados; y esto es lo que el apóstol 



110 
 

afirma positivamente, en primer lugar, que debe ser hecho por el padre o la 

madre creyente, aunque el otro sea incrédulo; y luego, consecuentemente, 

de allí en adelante, argumenta la santidad de sus hijos. Por lo tanto, como 

los hijos no tienen otra santidad que la que derivan de ambos padres, 

tampoco pueden tener ningún derecho por esta santidad a ningún privilegio 

espiritual, sino que ambos padres también participaron de ella; y por lo 

tanto, si el padre incrédulo (aunque santificado por el padre creyente) no 

tiene por lo tanto derecho al bautismo, tampoco podemos concebir que 

exista tal privilegio derivado a los hijos por su santidad de nacimiento. 

Además, si fuera la práctica habitual en los días de los apóstoles que el padre 

o madre creyente trajera a sus hijos con ellos para ser bautizados; entonces 

la santidad de los hijos de Corintios creyentes no estaría en cuestión cuando 

esta epístola fue escrita; sino que se podría haber argumentado a partir de su 

paso bajo esa ordenanza la cual representaba su nuevo nacimiento, a pesar 

de que no habían obtenido santidad de sus padres por su primer nacimiento; 

y habrían hecho una excepción contra la inferencia del apóstol, "si no, tus 

hijos serían inmundos", etc. Pero de la santificación de todos los hijos de 

cada creyente por esta ordenanza, o de cualquier otra manera que no sea la 

mencionada anteriormente, la Escritura está completamente en silencio. 

Esto también puede ser añadido: si esta santidad de nacimiento califica a 

todos los hijos de cada creyente para la ordenanza del bautismo, ¿por qué 

no para todas las otras ordenanzas - para la Cena del Señor por ejemplo, 

porque se han practicado juntos durante mucho tiempo? Porque si se recurre 

a lo que las Escrituras hablan generalmente de este tema, se encontrará que 

las mismas cualidades que dan derecho a cualquier persona al bautismo, lo 

hacen también para la participación de todas las ordenanzas y privilegios de 

la casa de Dios que son comunes a todos los creyentes. 

El que pueda y de hecho interrogue a su buena conciencia para con Dios 

cuando es bautizado (como todo el mundo debe hacer para que se convierta 

en un signo de salvación), es capaz de hacer lo mismo en cada uno de los 

demás actos de adoración que lleva a cabo. 

IV. Familias enteras  

Los argumentos e inferencias que usualmente se traen a favor o en contra 

del bautismo de infantes de aquellos pocos casos que las Escrituras nos 

ofrecen de familias enteras que están siendo bautizadas, son sólo 

conjeturales, y por lo tanto no pueden ser concluyentes por sí mismos en 

ninguna de las dos partes. Sin embargo, al respecto, la mayoría de los que 

tratan este tema del bautismo de infantes mejoran (tal como ellos conciben) 

estas instancias en beneficio de su argumento;[por lo tanto,] pensamos que 

es apropiado (de la misma manera que en los casos antes mencionados, 

también lo es en este caso) mostrar la invalidez de tales inferencias. 



111 
 

Cornelio adoraba a Dios con toda su casa (Hch 10:44); el carcelero y 

Crispus, el jefe de la sinagoga, creyó a Dios con cada una de sus casas 

(Hechos 16:34; 18:8). La casa de Esteban se adhirió al ministerio de los 

santos (1Cor 1:16); 16:15) - de modo que, hasta ahora, la adoración y la 

creencia son paralelas al bautismo. Y, en caso de que Lydia hubiera sido una 

persona casada cuando ella creyó, es probable que su marido también 

hubiera sido nombado por el apóstol, como en casos similares, en la medida 

en que habría sido no sólo una parte, sino el jefe de la familia bautizada 

(Hechos 16:14-15).  

¿Quién puede asignar cualquier razón probable por la cual el apóstol debe 

hacer mención de cuatro o más? cinco hogares siendo bautizados, y nada 

más? O por qué lo hace tan a menudo variando en el método de sus saludos 

(Romanos 1:6), mencionando a veces sólo a personas particulares de gran 

importancia, otras veces tal y la iglesia en su casa,[o] a los santos que 

estaban con ellos y los de Narciso que estaban en el Señor (Rom 16, 11); así 

saludando familias enteras, o parte de familias, o sólo personas particulares 

en familias consideradas como lo fueron en el Señor? Porque si hubiera sido 

una práctica habitual bautizar a todos los niños con sus padres, había 

entonces muchos miles de judíos que creían, y un un gran número de los 

gentiles, en la mayoría de las principales ciudades del mundo. Y entre otras 

cosas miles de personas, es más que probable que hubiera habido algunos 

miles de hogares bautizados; ¿por qué entonces el apóstol debe señalar a 

este respecto una familia de los judíos, y tres o cuatro de los gentiles, como 

casos particulares en un caso que fue común? 

Quienquiera que suponga que deliberadamente excluimos a nuestros hijos 

del beneficio de cualquier promesa o privilegio que les pertenezca a los hijos 

de padres creyentes, tiene pensamientos demasiado severos sobre nosotros: 

estar sin afectos naturales es uno de los caracteres de las peores personas en 

el peor de los tiempos. Nos confesamos libremente culpables ante el Señor, 

en el sentido de que no hemos entrenado con más prudencia y diligencia a 

los que se relacionan con nosotros en el temor del Señor; y oramos humilde 

y sinceramente para que nuestras omisiones en este documento puedan ser 

remitidas, y para que no redunden en perjuicio de nosotros mismos o de 

ninguno de los nuestros. Pero con respecto a ese deber que nos incumbe, nos 

reconocemos obligados por los preceptos de Dios a educar a nuestros hijos 

en la educación y amonestación del Señor, a enseñarles su temor, tanto con 

la instrucción como con el ejemplo.  Y si ponemos luz de acuerdo con este 

precepto, esto demostraría que somos más viles que los paganos 

antinaturales que no quieren retener a Dios en su conocimiento - nuestro 

bautismo podría entonces ser considerado justamente como ningún 

bautismo para nosotros.  



112 
 

Hay muchas promesas especiales que nos animan, así como preceptos que 

nos obligan, a la estrecha vigilancia de nuestro deber aquí: que Dios, a quien 

servimos, siendo celoso de Su adoración, amenaza la visita de la 

transgresión del padre sobre los hijos a la tercera y cuarta generación de 

aquellos que lo odian (Éxodo 20:5); sin embargo, extiende más 

abundantemente Su misericordia aún a miles (respecto a la descendencia y 

a las generaciones subsiguientes) de aquellos que lo aman y guardan Sus 

mandatos. 

Cuando nuestro Señor reprendió a sus discípulos por prohibir el acceso de 

los niños que fueron traídos a Él, para orar por ellos, imponer sus manos 

sobre ellos y bendecirlos, declara, que de los tales es el Reino de Dios 

[Mateo 19: 13-14 ; Marcos 10: 13-16; Lucas 18: 15-17]. Y el apóstol Pedro, 

en respuesta al cuestionamiento de aquellos que deseaban saber lo que ellos 

debían hacer para ser salvo, no sólo los instruye en el deber necesario del 

arrepentimiento y del Bautismo [Hechos 2: 37-39]; sino también los alienta 

por medio de aquella promesa que se refería a ellos y a sus hijos; si nuestro 

Señor Jesús en el lugar arriba mencionado, no tiene en cuenta las 

características de los niños (como en otros lugares), en cuanto a su 

mansedumbre, humildad y sinceridad, y cosas semejantes; sino señala que 

esas mismas personas y semejantes pertenecen al Reino de Dios, y si el 

apóstol Pedro, al mencionar la promesa arriba citada, se refiere no sólo a las 

generaciones presentes y futuras de los judíos que lo oyeron (en cuyo 

sentido la misma frase ocurrirá en las Escrituras), sino también a la 

descendencia inmediata de sus oyentes; si la promesa se refiere al don del 

Espíritu Santo, o de la vida eterna, o cualquier gracia, o privilegio tendiente 

a su obtención por ello; no es nuestra preocupación ni nuestro interés limitar 

las misericordias y las promesas de Dios a un camino más estrecho o de 

menor alcance que el que le agrade graciosamente ofrecer e intencionar; ni 

tener una estima superficial de ellas; sino que estamos obligados por 

obligación para con Dios y afecto a nuestros hijos a implorar fervientemente 

a Dios y a usar nuestros mayores esfuerzos para que tanto nosotros mismos 

y nuestra descendencia sean participantes de sus graciosas misericordias y 

promesas; sin embargo, no podemos, a partir de ninguno de estos textos, 

reunir una autorización suficiente para bautizar a nuestros hijos antes de que 

sean instruidos en los principios de la Religión Cristiana. 

Porque, como en el caso de los niños, por la prohibición de los discípulos 

parece que fueron traídos en otra consideración, no tan frecuente como 

debería ser el Bautismo, si desde el principio los hijos de los creyentes eran 

admitidos a él. Ningún relato se da si sus padres eran creyentes bautizados 

o no; y en cuanto al ejemplo del apóstol; si las siguientes palabras y práctica 

se toman como una interpretación del alcance de esta promesa, no podemos 



113 
 

concebir que se refiere al bautismo infantil, porque el texto luego presenta: 

"Entonces, los que le aceptaron la palabra fueron bautizados" (Hechos 2:41). 

Que había algunos hijos creyentes de padres creyentes en los días de los 

apóstoles es evidente a partir de las Escrituras, incluso mientras estaban en 

la familia de sus padres, y bajo la educación y la instrucción de aquellos; a 

quien el apóstol en varias de sus Epístolas a las Iglesias, da órdenes para que 

obedezcan a sus padres en el Señor; y atrae sus tiernos años para que oigan 

este precepto, recordándoles que es el primer mandamiento con promesa 

[Efesios 6: 2]. 

Y esto es registrado por él para la alabanza de Timoteo y el estímulo de los 

padres a que enseñen temprano y a los niños que se preocupen de los 

principios de la instrucción divina, ya que, desde απο βρεφος, la infancia 

conocían las Escrituras [2 Timoteo 3:15]. 

El apóstol Juan se alegró mucho cuando encontró a los hijos de la señora 

elegida caminando en la verdad; y los hijos de su hermana elegida se unen 

con el apóstol en su saludo [2Juan 1: 1-4,13; Cf. 3Juan 1: 4]. 

Pero esto no era generalmente así, que todos los hijos de los creyentes fueran 

considerados como creyentes (como sería si todos hubieran sido bautizados) 

puede ser concluido a partir de la característica que el apóstol da sobre las 

personas aptas a ser elegidas como obispos en una Iglesia, lo que no era 

común a todos los creyentes; entre otros es estrictamente uno, es decir, tener 

hijos, fieles [o creyentes]que no pueden ser acusados de disolución ni de 

rebeldía [1 Timoteo 3: 4]; y, a partir de los escritos apostólicos sobre el 

mismo tema, reunir las razones de esta calificación: que en el caso de la 

persona designada para ese oficio de enseñar y ordenar la casa de Dios, 

debería tener hijos adecuados a ello; habría primero una prueba de su 

habilidad, capacidad y éxito en este trabajo en su propia familia; y capacidad 

privada, antes de ser ordenado al ejercicio de esta autoridad en la iglesia, en 

carácter público, como obispo en la casa de Dios. 

V. Unidad del Espíritu 

Estas cosas mencionamos como teniendo una referencia directa a la 

controversia entre nuestros hermanos y nosotros; en cuanto a las otras cosas 

que son más confusas y prolijas, que a menudo se introducen en esta 

controversia, pero no necesariamente se refieren a ella, las hemos evitado a 

propósito, para que la distancia entre nosotros y nuestros hermanos no sea 

aumentada por nosotros; porque es nuestro deber y preocupación tanto 

como sea posible para nosotros (manteniendo una buena conciencia hacia 

Dios) buscar un más pleno acuerdo y reconciliación con ellos. 

Nosotros no somos insensibles a que, en cuanto al orden de la casa de Dios  

y toda la comunión en ella, hay algunas cosas en las que nosotros (así como 



114 
 

otros) no tenemos un acuerdo completo entre nosotros mismos, como por 

ejemplo: El principio conocido; y el estado de nuestras conciencias que 

concordaron en esta Confesión, es tal que no podemos celebrar la comunión 

eclesiástica con cualesquiera otros sino con creyentes bautizados e iglesias 

constituidas por tales; sin embargo algunos de nosotros tienen una mayor 

libertad y concesión en nuestros espíritus para actuar de esa manera; y, por 

lo tanto, omitimos deliberadamente la mención de cosas de esa naturaleza, 

para que concordáramos, al dar esa evidencia de nuestro acuerdo, tanto entre 

nosotros mismos como con otros buenos cristianos, en esos artículos 

importantes de la religión cristiana, principalmente insistidos por 

nosotros. A pesar de ello, todos nosotros consideramos nuestra principal 

preocupación, tanto entre nosotros como entre todos los demás que en todas 

partes invocan el nombre del Señor Jesucristo, nuestro Señor, tanto de ellos 

como de nosotros, y lo aman con sinceridad, que busquemos mantener la 

unidad del Espíritu, vínculo de la paz (Ef 4,3); y para ello, ejercer toda la 

humildad y mansedumbre, con longanimidad, soportándoos los unos a los 

otros en amor (Ef 4:2). 

Y estamos persuadidos que si el mismo método se introdujera en la práctica 

frecuente entre nosotros y nuestros amigos Cristianos que concuerdan con 

nosotros en todos los artículos fundamentales de la Fe Cristiana (aunque no 

concuerden en cuanto a los sujetos y administración del Bautismo), pronto 

alcanzaríamos un mejor entendimiento y, más afecto fraternal entre 

nosotros. 

VI. Conclusión 

En los comienzos de la Iglesia Cristiana, cuando la doctrina del bautismo de 

Cristo no era universalmente entendida, sin embargo, los que sólo conocían 

el bautismo de Juan eran los discípulos del Señor Jesús, y Apolos, un 

eminente ministro del evangelio de Jesús (Hechos 18:24-19:5). 

Al comienzo de la Reforma de la Iglesia Cristiana y de la recuperación de 

aquella oscuridad egipcia en la que nuestros antepasados por muchas 

generaciones se mantuvieron en esclavitud; por medio de las Escrituras de 

la verdad, se han concebido diferentes aprehensiones, que continúan hasta 

hoy, en lo que se refiere a la práctica de esta Ordenanza. 

Que no se malinterprete nuestro celo en esto: que Dios a quien servimos está 

celoso de su adoración (Éxodo 34:14). Por Su gracia providencial, su ley se 

mantiene entre nosotros. Y estamos advertidos por lo que sucedió en la 

Iglesia de los judíos, que es necesario para cada generación, y que 

frecuentemente en cada generación, consultar el oráculo divino, comparar 

nuestra adoración con la regla, y prestar atención a las doctrinas que 

recibimos y practicamos. 



115 
 

Si los diez mandamientos expuestos en los libros de servicio idólatras del 

papa hubieran sido recibidos como la ley entera de Dios porque concuerdan 

en número con Sus Diez Mandamientos, y también en la sustancia de nueve 

de ellos, el segundo mandamiento que prohibía la idolatría se habría perdido 

por completo.. 

Si Esdras y Nehemías no hubieran hecho una búsqueda diligente de las 

partes particulares de la Ley de Dios y de Su adoración, la Fiesta de los 

Tabernáculos (que por muchos siglos de años no había sido debidamente 

observada de acuerdo a la institución, aunque fue retenida en la noción 

general) no se hubiese guardado en su debido orden (Ezr 3:4). 

Así puede ser ahora acerca de muchas cosas relacionadas al culto a Dios, 

que mantienen los nombres propios a ellas en su primera institución, pero 

aún por inadvertencia (donde no hay mal propósito) pueden variar en sus 

circunstancias, en relación a su primera institución. Y si por medio de 

cualquier desviación antigua o de aquella corrupción general del culto a 

Dios e interrupción de su verdadera adoración, y persecución de sus siervos 

por el anticristo obispo de Roma, por muchas generaciones; los que 

consultan la Palabra de Dios, aún no logran llegar a una satisfacción plena 

y mutua entre sí mismos sobre cuál era la práctica de la iglesia Cristiana 

Primitiva, en algunos puntos relacionados con el culto de Dios. Sin 

embargo, en la medida en que estas cosas no son de la esencia del 

cristianismo, sino que estamos de acuerdo en las doctrinas fundamentales 

de la misma, nos damos cuenta de que hay suficiente para dejar a un lado 

toda amargura y prejuicio, y en el espíritu de amor y mansedumbre para 

abrazarse y poseer el uno al otro en su seno; dejándose el uno al otro en 

libertad para realizar tales otros servicios (en los que no podemos estar de 

acuerdo) aparte para con Dios, de acuerdo a lo mejor de nuestro 

entendimiento. 

 

 

 

 

 

 

 

FINIS 

• • • 



116 
 

UNA BREVE EXPLICACIÓN DE 

NUESTRO CONGREGACIONALISMO17 
Congregacionalismo es el nombre de una forma de gobierno eclesiástico. 

Sus características distintivas son tres: (1) La absoluta independencia de 

cada iglesia local, (2) el privilegio y deber de la comunión cooperativa entre 

las iglesias y (3) La responsabilidad mutua en la auto regulación y el 

gobierno de toda la Iglesia. Se cree que las iglesias apostólicas eran 

congregacionales y permanecieron así hasta mediados del siglo II. 

En 1523, Martín Lutero escribió en un tratado: 

“Que una asamblea o comunidad cristiana tiene el derecho y el poder 

de juzgar todas las doctrinas, de llamar, instalar y quitar predicadores”.  

Tales escritos colocaron los primeros cimientos para un gobierno del tipo 

congregacionalista aunque luego las iglesias luteranas no utilizaran este tipo 

de gobierno. Este fue posiblemente el nuevo comienzo en la historia del 

congregacionalismo. 

El congregacionalismo resurgió fuertemente en el siglo XVI como reacción 

contra el sistema uniforme de las parroquias territoriales impuesto por la 

Iglesia de Inglaterra bajo Isabel I. Los congregacionales prefirieron el 

pensamiento más "protestante" de Calvino al modo de actuar más 

tradicional del anglicanismo y fueron en su mayoría puritanos. Insistían en 

el hecho de que la Iglesia es una comunidad local de cristianos que habían 

tenido la experiencia de la conversión a Cristo y que se reúnen libremente y 

ordenadamente bajo el impulso del Espíritu Santo.  

Su centro eclesiológico es la comunidad local. Sólo Cristo es la cabeza de 

la Iglesia y la comunidad local no puede estar sometida a ninguna otra 

autoridad eclesiástica más elevada. La autonomía de la congregación 

particular no debe comprenderse como aislamiento eclesial (los 

congregacionales han permanecido tradicionalmente en una mutua 

comunión a través de asociaciones y de uniones a nivel local, provincial y 

nacional). Tampoco debe confundirse el congregacionalismo con un 

gobierno meramente democrático sino como una armoniosa simbiosis entre 

los poderes de gobierno de los ancianos y de la congregación. 

El congregacionalismo ha sido llamado "calvinismo descentralizado", ya 

que, mientras que sus orígenes teológicos se derivan de Calvino, concede a 

las congregaciones locales una autonomía mayor de lo que se habría 

imaginado Calvino. La teología de Calvino obtuvo una expresión clásica en 

                                                           
17 La reseña de un libro de Owen fue tomada como referencia para toda esta sección 

https://reformedbaptistfellowship.wordpress.com/2012/11/08/john-owen-gospel-church-

government/  

https://reformedbaptistfellowship.wordpress.com/2012/11/08/john-owen-gospel-church-government/
https://reformedbaptistfellowship.wordpress.com/2012/11/08/john-owen-gospel-church-government/


117 
 

la Confesión de Westminster (1643), pero fue modificada por John Owen 

para hacer un énfasis en el congregacionalismo en la declaración de Savoy 

(1658) de la cual desciende la Confesión Bautista de Londres (1677/1689).  

1 

¿Qué es una Iglesia local? 

La iglesia es una asamblea. La iglesia no es simplemente un grupo aleatorio 

de cristianos, es mucho más.  

Existe una Iglesia Universal - que es una manera de hablar respecto de todos 

los verdaderos cristianos de todos los tiempos y de todos los lugares. No 

podemos ver quiénes son en realidad de la iglesia ahora, pero Dios si puede 

y un día la iglesia universal se juntará (e.g. Apoc. 7:9) en un solo lugar - de 

toda lengua, tribu y nación y juntos adorarán a Dios.  

Hay veces que en el NT se usa la palabra "iglesia" de esta forma. Por 

ejemplo, cuando Pablo escribe en Efesios 1 donde dice que Jesús es la 

cabeza de la Iglesia (Ef. 1: 22-23), no se refiere simplemente a la iglesia en 

Éfeso, quiere decir, la Iglesia universal. Pero la mayoría de las referencias 

de la iglesia en el NT tienen a la iglesia local en mente: la iglesia en Éfeso, 

Corinto, Colosas, en el Ponto, Galacia, Capadocia. 

Así que la iglesia no es un edificio, es una asamblea pero es mucho más que 

solo una asamblea. Una definición útil es la siguiente: 

“Una iglesia local es una asamblea de santos (Heb. 2:12) unidos bajo 

un pacto de unidad (Ef. 4:3-4; 1 Co. 1:10) con la consigna de reunirse 

regularmente en el nombre de Jesús (1 Co. 5:4, Heb. 10:25) con la 

conciencia y coordinación de supervisarse y confirmarse mutuamente 

respecto a su pertenencia a Cristo Jesús (Col. 3:16, Gal. 6:1, Mat. 

18:15-20), y así mismo de adorar a Dios conforme a su palabra (Jn. 

4:23; Heb. 9:1) a fin de santificarse y estar perfeccionados para la 

obra de la extensión del reino de Cristo (Ef. 4:12). La máxima 

expresión de la Iglesia es la de congregarse en el día del Señor 

(Domingo) (Mr. 16:9; 1 Co. 16:2; Hch 20:7)” 

El pueblo de Dios, en el lugar de Dios, bajo el gobierno de Dios está en el 

corazón de la definición de la iglesia. La iglesia existe para el culto. No 

podremos adorar a Dios de manera plena y como él quiere si no formamos 

parte de una iglesia local. 

 

 

 

 

 



118 
 

 

2 

¿Quién pertenece a una iglesia local? 

Así que, los que recibieron su palabra fueron bautizados; y se añadieron 

aquel día como tres mil personas. Hch 2:41 

La membresía en la iglesia visible y local está restringida a aquellos que, 

según el juicio caritativo de la iglesia guiada por los ancianos, hicieron una 

profesión creíble de fe en Jesucristo, es decir, aquellos que son discípulos 

de Jesucristo y han sido bautizados en el nombre del Dios Triuno de las 

Sagradas Escrituras (Mateo 28: 18-20) y voluntariamente se someten a la 

autoridad de Cristo y sus oficiales en la iglesia. La membresía en la iglesia, 

no pertenece a los no creyentes ni a los miembros del hogar (incluidos los 

hijos de padres cristianos) de una familia cristiana que no puede hacer una 

profesión creíble de fe. Dichos miembros de la familia deben recibir 

cuidados especiales por parte de la iglesia, pero no se les permite unirse a la 

iglesia hasta que abracen voluntariamente a Jesucristo como Señor y 

Salvador. 

Se requiere la membresía de la iglesia de todos los creyentes. Los creyentes 

necesitan unirse a una iglesia local basada en la Biblia, una que predique y 

este regulada por todo el consejo de Dios, administre fielmente los 

sacramentos del bautismo en agua y la Cena del Señor, ejerza la disciplina 

de la iglesia cuando es necesario y ejerza los 4 ministerios (o 

responsabilidades) que les fue delegado como iglesia Hch 2:42 (ver punto 

4). Un cristiano no debe permanecer en una "iglesia corrupta". 

 

 

3 

¿Cómo se forma una Iglesia local? 

Una Iglesia local del Nuevo Pacto se forma a través de la unión solemne de 

un grupo de creyentes para celebrar culto al Señor de manera regular y para 

edificarse mutuamente (Pablo envió a Tito a formar y nombrar ancianos, 

pero aunque estas no tuvieran aun oficiales Pablo las considera iglesias, 

aunque deficientes. Tito 1:5). Una iglesia local eficientemente estructurada, 

debe formarse "a través de un acuerdo solemne" en una relación de pacto 

donde halla Anciano(s) y Diacono(s). Esto significa que las personas que se 

quieran unir a la iglesia deben realmente quererse unir a la iglesia siendo 

conscientes de las responsabilidades que eso implica. Muchos tienen estos 

acuerdos de manera verbal pero es mucho mejor que sea de forma escrita. 

Si una persona es miembro de una congregación local, no debe ser miembro 

de otra congregación. Porque aunque siendo miembros de la Iglesia 



119 
 

universal nos debemos a toda ella, estamos en mayor responsabilidad por la 

cercanía y providencia con la Iglesia con la que nos hemos comprometido. 

Siendo conscientes de lo señalado el punto anterior, los creyentes 

capacitados para aplicar a dicho pacto de membresía son aquellos que han 

hecho una profesión creíble de fe en Jesucristo y han procedido al bautismo. 

En caso de provenir de otra congregación es prudente que este un tiempo en 

observación tanto para con el cómo de el para con la Iglesia a fin de que 

ambas partes estén seguras de aceptarse mutuamente. 

4 

¿Qué se hace en una Iglesia Local? 

Hch 2:42 Y perseveraban en la doctrina de los apóstoles, en la comunión 

unos con otros, en el partimiento del pan y en las oraciones. 

Como Iglesia, nos reunimos todas las semanas, al igual que todos los 

cristianos lo han hecho todos los domingos desde que Jesús se levantó de 

entre los muertos. Nos reunimos porque la Biblia nos dice que debemos 

hacerlo Hebreos 10:24. 

En el Nuevo Testamento, vemos mandamientos a la iglesia local para orar 

(Col 4: 2-4, 1 Tim 2: 1-2), para leer las Escrituras públicamente  (1 Tim 

4:13; Col. 4:15, 16) , para escuchar la predicación y la enseñanza (Hechos 

2:42; 1 Tim 4:13.), para compartir de su aprendizaje diario con la 

congregación (1 Corintios 14:26), para exhortarse mutuamente (Col. 3.16) 

para bautizar a los creyentes (Mateo 28:19) y compartir la Cena del Señor 

(Hechos 2:42;. 1 Cor. 11); para alentarse unos a otros y alabar a Dios en el 

canto (Ef 5:19, Hebreos 13:15.), y para dar de sus finanzas (1 Cor 16: 1-2). 

1 Cor 14:26 es claro: cada una de estas cosas que hacemos juntos, se debe 

hacer "para el fortalecimiento de la iglesia" - para edificar a otros.  

En resumen, oramos la Biblia, leemos la Biblia, predicamos la Biblia, nos 

hablamos de la biblia, cantamos la Biblia, vemos la Biblia a la manera de 

las ordenanzas y damos para lo que la biblia exija.  

5 

¿Quién gobierna la Iglesia? 

En este punto hablaremos "del poder y la autoridad de la iglesia". Jesucristo, 

como Señor de la iglesia, otorga poder y autoridad a la iglesia solo para el 

ministerio de edificación mutua (Col. 3:16), del cuidado de la sana doctrina 

(1 Tim. 3:15) y del ejercicio del poder de las llaves del reino (Mat. 18:15-

18), esto nos habla de la admisión de nuevos miembros así mismo como de 

su excomunión no debemos olvidar que estas llaves dejadas a la iglesia trata 

también de la elección y reconocimiento de diáconos (Hech. 6:3) y de 

Ancianos (1 Tim. 3:3-4  ¿Quién daría fe de estas cosas? la iglesia). Los 



120 
 

gobernantes en la iglesia de Cristo deben entender que su poder y autoridad 

están limitados "al uso del poder ministerial y espiritual solamente" y esto 

únicamente bajo la justificación de la palabra de Dios, así ambos poderes se 

necesitan mutuamente; La Iglesia a los oficiales para poder usar sus llaves 

correctamente y los oficiales para que la iglesia ejerza sus llaves en favor 

del cuerpo de Cristo. El gobierno de la iglesia de Cristo es espiritual, no 

carnal. A la iglesia del Nuevo Pacto se otorgó inicialmente tanto a los 

oficiales extraordinarios (apóstoles, profetas y evangelistas) como a los 

ordinarios (pastores y maestros) (Efesios 4: 11-16). Con el cierre del canon 

de la Escritura, los oficios extraordinarios han cesado en la iglesia. Solo 

quedan los oficios ordinarios. 

Incluso cuando un pequeño número de creyentes se reúnen en el nombre de 

Cristo para la edificación mutua se les permite formar una iglesia local. Esto 

es lo que se enseña en Mateo 18:20: Donde "dos o tres se congregan en mi 

nombre, yo estoy allí en medio de ellos". Aquí Cristo promete estar con su 

pueblo en una relación de pacto. Sin embargo, la iglesia aún no está 

completa... hasta que tenga oficiales apropiados para guiar a la iglesia en el 

uso de sus poderes y para preparar a los miembros en particular para el 

ejercicios de sus propios deberes y poderes en su vida particular y diaria 

(Efesios 4: 11-15). Estos oficiales deben ser hombres que Dios llama a este 

ministerio. También deben ser reconocidos y llamados por la iglesia local 

cuando se reconocen los dones para el liderazgo. Solo Cristo, el Señor de la 

iglesia, puede dar a los hombres tales dones, pero la iglesia tiene la 

responsabilidad de reconocer estos dones y llamar al hombre (u hombres) al 

liderazgo dentro de ese cuerpo de iglesia local. Los oficiales deben ser 

hombres que no solo conozcan la Palabra de Dios, sino que tengan la 

sabiduría para practicarla en su ministerio. Esta sabiduría viene por medio 

del "estudio diligente" de las Escrituras y la "oración ferviente". 

6 

Los oficiales de la iglesia 

Hay dos tipos principales de oficiales en la iglesia: Los Ancianos (que 

también se llaman pastores, presbíteros, supervisores u obispos) y diáconos 

(cuya función veremos en el punto 8). Sin embargo, hay tres poderes que 

ejercen los ancianos: 1) El del cuidado particular, siendo la visitación, las 

oraciones y las predicaciones dominicales (llamado regularmente la 

pastoral); 2) El de la enseñanza especializada, la catequización y la 

apologética (llamado regularmente la enseñanza). 3) El de la dirección a la 

iglesia en el uso de sus llaves y elección de diáconos y nuevos pastores 

(llamado regularmente el gobierno).  

El Nuevo Testamento usa los términos Pastor, anciano, supervisor (u 

obispo) y presbítero como sinónimos. Los supervisores y presbíteros son 



121 
 

una y la misma función (ver Hechos 20:17, 28; Tito 1: 5, 7). Si bien hay una 

paridad y una pluralidad entre los ancianos, entre los ancianos siempre habrá 

uno que asuma "un cierto papel de liderazgo", regularmente esto es definido 

por la edad pero debería primar el tiempo de creyente y la madurez 

espiritual; es excelente si coincide tanto la edad como el tiempo de creyente 

y la madurez espiritual. Debe ser reconocido como un superior entre iguales 

(Peter, por ejemplo, fue el principal apóstol, a pesar de que todos los 

apóstoles tenían la misma autoridad), esto no indicara que su voto valdrá 

más que el del resto sino que debe considerarse más su opinión en una toma 

de decisión. 

El primer oficial de la iglesia de Cristo es el anciano o pastor. Él es el 

maestro y el obispo de la iglesia. El papel del pastor es el de enseñar, cuidar 

amorosamente, y gobernar siguiendo analógica y subsirvientemente los 

oficio de Cristo y siendo responsables de que la iglesia en general también 

los ejerza bíblicamente. Este hombre debe estar calificado apropiadamente 

para el oficio, poseyendo los dones dados por Dios establecidos en 1 

Timoteo 3 y Tito 1. Es Cristo mismo quien ha creado este oficio y debe 

continuar en la iglesia hasta el final de la era. Estos pastores, de acuerdo con 

Hebreos 13:17, deben ser obedecidos por la congregación (en todas las cosas 

bíblicas), mientras que al mismo tiempo darán cuenta a Dios sobre cómo 

llevaron a cabo sus deberes pastorales. Los pastores deben ser convocados 

por las asambleas locales después de haber sido examinados por los 

miembros de la iglesia en cuanto a sus calificaciones. Ellos deben ser 

elegidos y ordenados para este trabajo. En Hechos 14:23 podemos ver 

claramente una prueba para esta enseñanza, donde la traducción literal del 

verbo griego (cheirotoneo) sostiene que los ancianos son elegidos para el 

oficio por el "estiramiento de las manos" (es decir, por votación) de la 

congregación, toda la congregación debe estar involucrada en el proceso de 

elegir a tales hombres para el cargo. 

7 

El oficio del pastoreo 

En este punto veremos el trabajo y el deber de los pastores. Analizaremos 

brevemente siete deberes pastorales.  

El primer y principal deber es predicar la Palabra de Dios para alimentar 

al rebaño sobre el cual tiene responsabilidad de "supervisor" (Hechos 

20:28). Este deber es esencial para el oficio de pastoreo. Todos las demás 

"ocupaciones" deben subordinarse a este deber. Hay varios requisitos en la 

predicación pastoral: el pastor debe poseer sabiduría espiritual y 

comprensión de la Palabra de Dios, lo que también requiere la experiencia 

espiritual práctica de la Palabra de Dios implantada en su propia alma; debe 

tener gran habilidad para "trazar correctamente la Palabra de verdad" (2 



122 
 

Timoteo 2:15); debe conocer su propio rebaño lo suficientemente bien como 

para poder aplicar la enseñanza de la Palabra de Dios a los corazones y las 

almas de su rebaño; y debe tener un "celo por la gloria de Dios y compasión 

por las almas de los hombres. El segundo deber es la oración ferviente por 

el rebaño (Hechos 6: 4, Santiago 5:16). El Tercer deber, como 

"mayordomos de Cristo", de administrar los sacramentos del bautismo en 

agua y la Cena del Señor que son las señales del pacto que Dios ha 

establecido con su iglesia (1 Corintios 4: 1). Cuarto es el deber del 

evangelismo: trabajar por la conversión de las almas perdidas (2 Timoteo 4: 

5).  Quinto es el deber de aconsejar y cuidar a los miembros de la iglesia 

(Isaías 50: 4).  Sexto es el deber de "gobierno y compañerismo entre las 

iglesias" de mente y doctrina similar (que se estudiará más adelante en el 

punto 10).  Séptimo y último es el deber más importante de una "vida 

santa". El pastor debe ser "irreprensible", esto es que no se haga digno de 

reprensión, en todas las calificaciones establecidas en 1 Timoteo 3: 2-7 y 

Tito 1: 6-9. 

Finalmente un pastor siempre debe estar relacionado con una iglesia en 

particular. Puede ser llamado a trabajar en misiones para establecer nuevas 

iglesias en diferentes áreas, pero debe ser llamado por una iglesia particular 

para servir en esta función. 

8 

El oficio de la enseñanza 

El Señor Jesucristo ha dado a su iglesia el(los) oficio(s) ordinario(s) de 

"pastores y maestros" (Efesios 4:11, 1 Corintios 12:28, Hechos 13: 1). Hay 

varios "puntos de vista" diferentes dentro de la iglesia de Cristo, en cuanto 

a lo que significa la Biblia cuando habla de los maestros. Algunos creen que 

el maestro es el mismo oficio que el del pastorado. Otros creen que es una 

oficio en la que el maestro está "limitado a la enseñanza solamente". Otros 

creen que es un oficio distinto dentro de la iglesia, pero del "mismo tipo" 

que el de pastor. Este oficio también incluiría la administración de los 

sacramentos. Esta es también nuestra comprensión, en la que la distinción 

entre el pastor y el maestro es meramente de “mayor inclinación” dentro del 

cuerpo pastoral. Tanto el pastor como el maestro son "Pastores-Maestros" 

(y tienen también el ejercicio del gobierno o guía de la iglesia), pero el 

anciano que enseña debe enfocarse más en la "enseñanza doctrinal y 

especializada" que en "predicar (el cual está más enfocado en la 

exhortación)”. Tiene la responsabilidad de ser diestro en el debate y 

defender la verdad frente a las herejías doctrinales y filosóficas (Hechos 20: 

28-31), esto habla del trabajo de la apologética (1 Pedro 3:15). Bajo 

"circunstancias normales" la iglesia debe tener pocos “pastores”, pero 



123 
 

podría tener muchos maestros. En este punto de vista, se mantiene también 

la paridad y la pluralidad de los ancianos. 

Bajo el oficio de la enseñanza debe buscarse la excelencia académica en 

materia de la sana doctrina tanto para sí mismo como para todo el rebaño 

del Señor, a fin de que sean perfeccionados para el ejercicio de su ministerio 

y sean el fiel reflejo de la santidad de Cristo.   

9 

El oficio del gobierno 

Como ya hemos notado, el “gobierno” es la preparación y guía de la iglesia 

para que usen poderosa y correctamente sus llaves. Todos los ancianos 

pastorean y enseñan pero también deben ser sabios en su guía. 

El trabajo de gobierno en la iglesia es distinto del de predicar y enseñar la 

Palabra de Dios (Hechos 20:28, Romanos 12: 8, 1 Corintios 12:28). Son la 

“práctica guiada” en la Iglesia local del uso de sus llaves en base a lo que 

fueron enseñados y sermoneados. Son Tantos los pastores como los 

maestros los que ejercen este oficio, todo el consejo de ancianos. 

Algunos señalan que hay una distinción entre Ancianos que son Pastores-

Maestros y Ancianos que son Gobernantes (llamados también ancianos 

laicos). Tal vez un texto clave en este asunto sea 1 Timoteo 5:17, que dice 

"los ancianos que gobiernan bien sean tenidos por dignos de doble honor, 

especialmente los que trabajan en la Palabra y en la doctrina". Hay diferentes 

puntos de vista entre los eruditos sobre lo que el apóstol Pablo está diciendo 

en este versículo, pero lo que entendemos de este verso es que claramente o 

al menos implícitamente enseña que "hay dos clases de ancianos", pero lo 

que está en discusión es ¿cuál es su distinción?  

Procederé a citar algunos afamados comentaristas conocidos por su 

erudición y vida de santidad, tanto bautistas como presbiterianos y 

metodistas:  

Adam Clarke (1760 o 1762 - 1832) fue un teólogo metodista británico y 

erudito bíblico: 

Que los ancianos que gobiernan bien - Anciano es probablemente 

aquí el nombre de un oficial eclesiástico, similar a lo que ahora 

llamamos presbítero. Ver en 1 Timoteo 5:1; (nota). El Dr. Macknight 

ha comentado que, "en la primera edad, el nombre πρεσβυτερος, 

anciano, fue dado a todos los que ejercían cualquier oficio sagrado en 

la Iglesia, como queda claro en Hechos 20:28, donde las personas se 

llaman επισκοποι, obispos, que, Hechos 20:17, fueron llamados 

πρεσβυτεροι, ancianos. Lo mismo aparece en Tito 1:5, donde aquellos 

que son llamados ancianos, en Tito 1:7 son nombrados obispos; y en 



124 
 

1 Timoteo 4:14, donde, colectivamente, todos los que tenían oficios 

sagrados en Listra son llamados πρεσβυτεριον, presbíteros o ancianos, 

y se dice que han concordado con San Pablo al separar a Timoteo para 

el ministerio". 

Doble honor - Διπλης τιμης . Casi todos los críticos de la nota 

permiten que τιμη aquí significa recompensa, estipendio, salarios. Que 

tenga un salario doble o más alto quien gobierna bien; ¿y por qué? 

Porque en el desempeño de su oficio debe estar a expensas, en 

proporción a su diligencia, de visitar y aliviar a los enfermos, de alojar 

y proveer a los extranjeros; en una palabra, de recibir la hospitalidad 

que se requería de todo obispo o presbítero. 

Especialmente aquellos que trabajan en la palabra y la doctrina - 

Aquellos que no sólo predican públicamente, sino que instruyen en 

privado, catequizan, etc. Algunos piensan que esto se refiere a órdenes 

eclesiásticas distintas; pero estas distinciones técnicas fueron, en mi 

opinión, un trabajo de épocas posteriores. 

Matthew Henry (18 de octubre de 1662). Fue un pastor presbiteriano. 

I. En cuanto al apoyo de los ministros. Se debe tener cuidado de que 

sean mantenidos honorablemente (1 Timoteo 5:17): Los ancianos que 

gobiernan bien sean considerados dignos de doble honor (es decir, de 

doble manutención, el doble de lo que han tenido o de lo que otros 

tienen), especialmente los que trabajan en la palabra y en la doctrina, 

los que son más laboriosos que otros. Observen, el presbiterio 

gobernaba, y los mismos que gobernaban eran los que trabajaban en la 

palabra y en la doctrina: no tenían a uno para predicarles y a otro para 

gobernarlos, sino que la obra era hecha por una misma persona. 

Algunos han imaginado que por los ancianos que gobiernan bien, el 

apóstol se refiere a los laicos ancianos, que estaban empleados en el 

gobierno pero no en la enseñanza, que se preocupaban por el gobierno 

de la iglesia, pero que no se inmiscuían en la administración de la 

palabra y los sacramentos; y confieso que este es el texto más sencillo 

de las Escrituras que se puede encontrar para aceptar tal opinión. Pero 

parece un poco extraño que los simples ancianos gobernantes sean 

considerados dignos de doble honor, cuando el apóstol prefería la 

predicación al bautismo, y mucho más lo preferiría a gobernar la 

iglesia; y es más extraño que el apóstol no les preste atención cuando 

trata de oficiales de la iglesia; pero, como se insinúa antes, no tenían, 

en la iglesia primitiva, a uno para predicarles y a otro para gobernarles, 

sino que el gobierno y la enseñanza eran realizados por las mismas 

personas; sólo unos podían trabajar más en la palabra y en la doctrina 

que otros. Aquí tenemos, 1. El trabajo de los ministros; consiste 



125 
 

principalmente en dos cosas: gobernar bien y trabajar en la palabra y 

en la doctrina. Este era el principal negocio de los ancianos o 

presbíteros en los días de los apóstoles. 2. El honor debido a aquellos 

que no eran ociosos, sino laboriosos en este trabajo; eran dignos de 

doble honor, estima y mantenimiento. Él cita una escritura para 

confirmar este mandamiento concerniente al mantenimiento de 

ministros para que podamos pensar en extranjeros; pero insinúa la 

importancia que había en muchas de las leyes de Moisés, y 

particularmente en esto, No pondrás bozal al buey que pisa el maíz, 

Deuteronomio 25:4. A las bestias que se empleaban para patear el 

grano (porque así lo tomaban en vez de trillarlo) se les permitía dar de 

comer mientras hacían la obra, para que mientras más trabajaban, más 

comida tuvieran; por lo tanto, que los ancianos que trabajan en la 

palabra y en la doctrina estén bien provistos; porque el obrero es digno 

de su recompensa (Mateo 10:10), y hay toda la razón en el mundo para 

que la tenga. Por lo tanto, aprendemos, (1.) Dios, tanto bajo la ley 

como ahora bajo el evangelio, se ha cuidado de que sus ministros sean 

bien provistos. ¿Acaso Dios cuida de los bueyes, y no cuidará de sus 

propios siervos? El buey sólo pisa el grano del cual hacen el pan que 

perece; pero los ministros parten el pan de vida que permanece para 

siempre. (2.) La cómoda subsistencia de los ministros, así como es el 

nombramiento de Dios que los que predican el evangelio vivan del 

evangelio (1 Corintios 9:14), así también es su justo deber, tanto como 

la recompensa del trabajador; y los que quieren que los ministros se 

mueran de hambre, o no sean confortablemente provistos, Dios lo 

requerirá de ellos otro día. 

Matthew Poole (1624 - 1679) fue un teólogo inglés presbiteriano e 

inconformista. 

A quiénes se refiere como ancianos aquí ha sido una gran pregunta: 

está claro que no son tan sólo como los predicadores. Son: 

Dignos de doble honor. El erudito Sr. Pool, en su Sinopsis en latín, 

nos da un resumen de la mayoría de las opiniones al respecto: 

1. Algunos los juzgan como los miembros más ancianos de la iglesia, 

uniéndose con los ministros en el gobierno de la iglesia, pero no 

interfiriendo con la predicación o administrando los sacramentos. 

2. Algunos, a juzgar por los ancianos aquí presentes, tienen el 

significado de haber sido ministros, pero que ahora son ancianos 

jubilados. 

3. Otros entienden por ella a los magistrados civiles; lo que parece 

menos probable de todas las otras opiniones, porque en este 

momento no había tales miembros de la iglesia cristiana. 



126 
 

4. Otros piensan que los diáconos están aquí por ese término 

entendido, quienes siendo oficiales de la iglesia tienen el nombre de 

ancianos que se les ha dado. 

5. Otros entienden por ancianos a los pastores ordinarios de las 

iglesias, que residían con sus rebaños, en oposición a los apóstoles 

y evangelistas: esto parece menos probable, porque no había tales 

en la iglesia primitiva sino que trabajaban en la palabra y en la 

doctrina. 

6. Otros piensan que algunos de ellos están destinados, como no eran 

tan aptos para la predicación, pero aun así administraban los 

sacramentos, oraban con la iglesia y amonestaban en privado a 

miembros exorbitantes; pero queremos una buena prueba, ya sea de 

las Escrituras o de otra autoridad, de tales oficiales en la iglesia 

primitiva. 

No voy a determinar cuál de estas opiniones es la más correcta, pero 

dejo al lector su propio juicio. Los que aquí se refieren a los ancianos 

son declarados dignos de doble honor; por el cual se entiende o bien el 

honor abundante, o bien (como algunos dicen) el respeto y la 

reverencia, y también el mantenimiento. 

Especialmente los que trabajan en la palabra y en la doctrina; pero 

sobre todo los que se sobre esfuerzan en predicar el evangelio. 

John Gill (23 de noviembre de 1697 - 14 de octubre de 1771) fue un Bautista 

inglés, un erudito bíblico y un firme calvinista: 

Que los ancianos que gobiernan bien,..... Por los cuales no se quiere 

decir ancianos en edad; aunque tales personas deben ser honradas y 

respetadas, y tener un mantenimiento adecuado, ya sea por parte de 

sus hijos o de la iglesia, cuando son reducidos, e incapaces de ayudarse 

a sí mismos; pero entonces esto es lo que se debe hacer con todas esas 

personas, mientras que los ancianos aquí son particularmente descritos 

como buenos gobernantes y trabajadores en la palabra y en la doctrina; 

Además, los ancianos en edad son tomados en cuenta antes; ni los 

magistrados civiles están destinados, como se llamaba a los ancianos 

de Israel; porque aunque los que desempeñan bien su oficio son dignos 

de honor, no les corresponde a ninguno de ellos trabajar en la 

predicación de la doctrina del Evangelio: ni están diseñados los 

diáconos, porque nunca son llamados ancianos en la Escritura; ni su 

trabajo es gobernar, sino servir mesas; ni el ministerio de la palabra les 

pertenece como tal; ni se les permite el mantenimiento de la iglesia a 

causa de su oficio; ni los ancianos laicos que gobiernan, pero no 

enseñan; puesto que no hay tales oficiales designados en las iglesias 

de Cristo; cuyos únicos oficiales son obispos o ancianos y diáconos; 



127 
 

por lo tanto, las calificaciones tales sólo se dan en el capítulo anterior. 

No hay otros que gobiernan en las iglesias, sino aquellos que también 

les hablan la palabra de Dios; por lo tanto, por él que gobierna, y el 

obrero en palabra y doctrina, no son dos órdenes distintas, sino 

personas diferentes de la misma orden; algunos de estos gobiernan 

bien, pero no se esfuerzan tanto en el ministerio de la palabra; mientras 

que otros gobiernan bien y trabajan en la palabra, y que deben ser 

considerados merecedores del honor que se menciona más adelante. 

Estos son llamados "ancianos", porque son comúnmente escogidos de 

entre los miembros más antiguos de las iglesias, aunque no siempre, 

Timoteo es una excepción a esto; y debido a su anciana seriedad y 

prudencia, que eran necesarias en ellos; se puede decir que 

"gobiernan", porque están puestos en el lugar más alto en la iglesia, y 

sobre otros en el Señor, quienes deben someterse a ellos, y 

obedecerlos. La iglesia de Cristo es un reino, él es Rey de ella, y sus 

siervos ministrantes son gobernantes bajo él; y que gobiernan "bien" 

cuando no gobiernan con fuerza y crueldad, ni se enseñorean de la 

herencia de Dios; sino cuando gobiernan conforme a las leyes que 

Cristo Rey y legislador ha prescrito; cuando explican y hacen cumplir 

esas leyes, y las muestran al pueblo, y velan por que sean ejecutadas y 

cuando llevan a cabo esta parte de su obra con diligencia y prudencia. 

Ahora dejemos que eso sea. 

Dignos de doble honor. Algunos entienden de honor en este mundo, 

y en el mundo venidero, y que tienen; son honrados ahora por Cristo, 

aunque reprochados por el mundo, al ser llamados, capacitados y 

triunfados en la obra del ministerio; y cuando lo hayan cumplido 

fielmente, serán honrados por él de aquí en adelante, y serán 

introducidos en su gozo con elogios, y resplandecerán como las 

estrellas por los siglos de los siglos. Pero más bien esto debe ser 

entendido tanto de ese respeto exterior que debe ser mostrado por 

palabras y acciones; y de un mantenimiento suficiente que debe ser 

provisto para ellos; en cuyo sentido la palabra "honor" es usada en este 

capítulo antes; ver Gill en 1 Timoteo 5:3, y algunos piensan que la 

comparación es entre las viudas antes mencionadas, y estos ancianos; 

que si las viudas pobres en la iglesia deben ser honradas y mantenidas, 

entonces mucho más los oficiales de la misma; éstos son dignos de 

más honor, incluso de doble honor, o, un inquilino principal más 

grande y más honorable: y de hecho este parece ser el significado de 

la palabra "doble" cuando se usa tanto en un mal como en un buen 

sentido; véase Apocalipsis 18:6 y es una alusión al primogénito entre 

los judíos, que iba a tener una doble porción de los bienes de su padre, 

Deuteronomio 21:17 y así puede significar aquí, que los ministros del 



128 
 

Evangelio no deben tener un mantenimiento corto y escaso, sino 

grande y honorable. 

Sobre todo los que trabajan en la palabra y en la doctrina, lo cual 

consiste en una lectura constante de las Escrituras, la Palabra de Dios, 

y en escudriñarlas diligentemente, y compararlas entre sí, para 

descubrir la mente y la voluntad de Dios en ellas; en una meditación 

diaria sobre ellas, y en el estudio de ellas; y en la lucha frecuente y 

ferviente con Dios, o en la oración a él, para dar una comprensión de 

ellos; y en el esfuerzo por encontrar el sentido de los pasajes difíciles, 

que son difíciles de entender; y en la provisión de los diferentes casos 

y circunstancias de los oyentes, para que todos puedan tener una parte; 

y en la elección de palabras aptas y apropiadas para expresar la verdad 

en, a las capacidades de todos: esto es trabajar en la palabra en privado; 

además de lo que hay que trabajar en la doctrina, en público; en 

predicar el Evangelio constantemente, audazmente, y fielmente; en 

sostenerlo con firmeza contra toda oposición, y en defenderlo con 

argumentos, tanto de palabra como de escrito. 

Como podemos ver en estos comentarios tan respetados de diversas 

tradiciones, la comprensión de un Anciano-gobernante o Anciano-laico no 

es preferible si es que no imposible en la lectura del texto.  

Entendemos pues como la mayoría de estos antiguos comentaristas que la 

distinción no está en su cargo sino en el “mayor esfuerzo” del Anciano en 

las labores eclesiásticas. Hacemos esta distinción “Ancianos a medio 

tiempo” y “Ancianos a tiempo completo”; no es bochornoso o engorroso el 

que un Anciano tenga un trabajo y a la ves cuide del rebaño del Señor 

recordemos que el mismo apóstol Pablo pudiendo recibir ofrendas y a aparte 

de recibirlas trabajaba haciendo tiendas (Hechos 20:34-36) y que el 

mandamiento es “no enredarse” en los trabajos seculares no el no hacer otra 

cosa (si el anciano trabajara debe cuidarse de que no sea un trabajo que le 

tome mucho tiempo o sobre esfuerzo, si ve que este trabajo lo enreda debería 

dejarlo, 2 Timoteo 2:4). Así todos los que son ancianos en la iglesia deben 

recibir ofrendas pero mayormente los que se dedican únicamente (por el 

llamado de la iglesia) a las labores en la iglesia18.  

Vemos entonces que Pablo habla aquí de los dos deberes (enseñanza y 

gobierno, entiéndase como guía) que son los del anciano que enseña. En 

otras palabras, en el versículo en discusión, Pablo sostiene que el anciano 

que enseña es para enseñar y gobernar en la iglesia de Cristo. 

La "naturaleza de la autoridad eclesiástica" conferida a los "gobernantes de 

la iglesia" no es "autocrática, despótica o absoluta". Más bien, es 
                                                           
18 https://www.facebook.com/notes/cimiento-y-est%C3%A1ndar/la-paridad-en-el-ancianato-y-la-

necesidad-de-equilibrio/198326404407016/ 



129 
 

"ministerial" y se limita a asuntos espirituales relacionados con la autoridad 

de Cristo. Y como en todas las cosas, el estándar de gobierno en la iglesia 

es la Sagrada Escritura solamente y totalmente. Básicamente, hay tres áreas 

de responsabilidad involucradas en el gobierno: 1) Guiar (presidir) a la 

iglesia en la admisión y exclusión de los miembros; 2) Dirigir a la iglesia 

para la gloria de Dios en su vida devocional y práctica,  para su propia 

edificación y la edificación de otros así como para el evangelismo; y 3) 

Administrar principalmente (aunque no únicamente pero si 

preferentemente) las reuniones de la iglesia y los sacramentos. Dicha 

responsabilidad requiere tanto de Pastoreo como enseñanza y de gobierno. 

Es esta una de las razones de por qué es tan importante la pluralidad de 

pastores, algunos destacaran más en un área que en otra y podrán llevar esta 

carga de manera más descansada y eficaz. 

10 

El Oficio del diácono 

Este oficio, tiene sus raíces en el Antiguo Testamento, con la necesidad de 

cuidar a los pobres, viudas y huérfanos de entre la iglesia (véase 

Deuteronomio 15:11). Está confirmado en el ministerio de Cristo y su 

preocupación por los pobres especialmente los de la familia de la fe y con 

mayor ahínco los de la familia de la fe de manera local (Gálatas 6:10, 1 

Timoteo 5:8). La oficina diaconal se instituyó por primera vez en la era 

apostólica en Hechos 6: 1-6, y (principalmente) implica el cuidado de las 

necesidades físicas de una iglesia local (1 Corintios 16: 1-2). En pocas 

palabras, es un ministerio de servicio. Es una oficina distinta de la del 

anciano aunque como la del anciano esta también dirigida a varones, en 

donde se ejerce especial cuidado en la distribución a las necesidades de los 

abatidos. El diácono debe involucrarse con el aspecto de salud y bienestar 

del ministerio material de la iglesia. Las calificaciones para el oficio del 

diácono son dadas por el apóstol Pablo en 1 Timoteo 3: 8-10, 12-13. 

Recordemos también que Pablo pidió que sean hombres llenos del E.S.  

Respecto a 1 Timoteo 3: 11 consideramos que está hablando de las esposas 

de los diáconos y no a diaconisas ordenadas, esto estaría más de acuerdo con 

la estructura del pasaje en el que se encuentra el verso y con la doctrina a lo 

largo de las escrituras, la razón de la importancia de las esposas para con los 

diáconos es que al ser estos servidores de la ayuda social para con los 

miembros sería necesaria la asistencia laboral de sus esposas al tratar con 

viudas o damas en necesidad así mismo que al ser responsable de la riqueza 

económica de la Iglesia pudiera ser problemático el tener esposas no aptas 

para enfrentarse al riesgo económico o el de ver la acumulación. Para ver 

más de este tema puede consultar el articulo “1 Timoteo 3: 11 "mujeres" o 

"esposas" por Richard C. Barcellos y el libro escrito por Augustus 



130 
 

Nicodemus “Pastoras, Ancianas Y Diaconisas”. Por ultimo considere este 

testimonio de la historia: La primera referencia que existe en la historia de 

la iglesia sobre el trabajo de las mujeres (algo parecido a las “diaconisas” 

actuales) es en el “Didascalia Apostolorum”: “La Mujer debe servir a las 

Mujeres”. Esto quería decir que ellas podían instruir a otras hermanas  (Tito 

2:4) ayudaban en los entierros de las mujeres, cuidaban de las mujeres 

pobres y enfermas. No hay ningún indicador de que fueran ordenadas para 

ningún ejercicio de autoridad eclesiástica. (Tomado de Pastoras, ancianas y 

diaconisas - una perspectiva bíblica por Augustus Nicodemus) 

11 

Disciplina de la Iglesia 

La disciplina de la iglesia, junto con la predicación fiel de la Palabra de Dios 

y la administración fiel de los sacramentos, normalmente se considera una 

de las "marcas" de una verdadera iglesia de Jesucristo. 

La disciplina de la iglesia es una marca controvertida, que algunas iglesias 

(por ejemplo, la Iglesia Católica Romana) han abusado de ella. Sin embargo, 

nada es más claramente instituido por Cristo que esta marca. La base bíblica 

para la disciplina de la iglesia se encuentra en varios lugares en el Nuevo 

Testamento: Mateo 18: 15-20; 1 Corintios 5: 1-5, 13; 14:33 40; 1Timoteo 1: 

19-20; y Apocalipsis 2: 14-16. Un ejercicio fiel y amoroso del gobierno de 

la iglesia es necesario para mantener la pureza de la doctrina y la vida de la 

iglesia. 

La iglesia, y en especial sus ancianos elegidos, es responsable de supervisar 

a sus miembros. La autoridad otorgada a la iglesia por Cristo incluye el 

poder de aplicar la disciplina de la iglesia, admitir y excluir del 

compañerismo de la iglesia, y gobernar la conducta de los miembros 

mientras continúan siendo miembros. La disciplina involucrada no es una 

disciplina física, ni ninguna de sus aplicaciones es corpórea. Es una 

disciplina espiritual, y como tal es estrictamente ministerial y declarativa. 

Cuando los pecadores no arrepentidos existen dentro de una congregación, 

la disciplina de la iglesia se vuelve necesaria. Cristo dio instrucciones para 

la disciplina de la iglesia en Mateo 18: 15-20. Ahí leemos un procedimiento 

de tres partes en el proceso disciplinario. El primero y el segundo de estos 

deben ser llevados a cabo por los mismos miembros de la iglesia; el tercero 

debe ser manejado por la asamblea de miembros de la Iglesia que es 

guiada/presidida/gobernada por los ancianos de la iglesia.  

Primero, el pecador debe ser abordado solo por la parte ofendida. Si esto no 

conduce al arrepentimiento por parte de la parte infractora, entonces el 

segundo paso es involucrar a testigos. Si las acciones disciplinarias de los 

miembros de la iglesia fracasan, y todavía no hay arrepentimiento, entonces 



131 
 

finalmente el asunto se manejará a nivel de toda la iglesia. En esta tercera 

fase, la iglesia está guiada directamente por los ancianos para el ejercicio de 

sus llaves. En todos los casos de quejas privadas, se deben seguir estos 

pasos. Sin embargo, en el caso de pecados públicos donde no hay una sola 

parte agraviada, sino el honor de la totalidad de la iglesia de Cristo está 

involucrado, puede ser necesario que los ancianos de la iglesia sean los que 

presenten la queja. 

Siempre que el arrepentimiento se manifieste en el proceso y el pecado no 

amerite una observación peculiar durante un tiempo por causa de ser un 

pecado escandaloso o de alguna índole que la asamblea considere similar, 

el pecador debe ser perdonado y restaurado al compañerismo dentro de la 

iglesia. Si no se manifiesta el arrepentimiento, entonces, los oficiales de la 

iglesia en común acuerdo con la congregación deben proceder al uso de sus 

llaves por amonestación en suspensión del sacramento de la Cena del Señor 

por un tiempo (lo que dure su restauración, la disciplina es la actividad 

restauradora de la Iglesia) y por excomunión de la iglesia según la 

necesidad, de acuerdo con la naturaleza del crimen [es decir, el pecado], y 

el demérito de la persona. La Biblia enseña que la disciplina de la iglesia 

tiene tres propósitos: la gloria de Dios (1 Corintios 10:31), la pureza del 

iglesia (1 Corintios 5: 4-8), y la restauración del pecador (2 Corintios 2, 7). 

12 

Compañerismo entre las iglesias 

La visión de la iglesia no es una democracia; tampoco es una jerarquía; debe 

ser gobernado por una junta de ancianos pero la iglesia es la que ejerce las 

llaves. Este cuerpo de oficiales de la iglesia local constituye un tribunal local 

de la iglesia. Cada congregación local es autónoma en el sentido de que es 

una iglesia completa de Cristo y está completamente equipada con todo lo 

que se requiere para su gobierno. Ningún gobierno debería ser impuesto 

desde afuera. Pero las Escrituras enseñan que también existe una forma de 

conexión entre las iglesias. En este sentido, también existe un sistema 

judicial más amplio. Estos tribunales más amplios funcionan como 

asambleas ad hoc donde los ancianos de varias iglesias se reúnen tan a 

menudo como juzguen conveniente para el bien de las iglesias.  

En tales asambleas, hay una forma de unidad entre las iglesias de Cristo. Su 

unión está en Cristo... y en la doctrina entre ellos. Estas iglesias creen en la 

misma doctrina de la verdad. Todos creen que el Señor Cristo ha tenido en 

todas las edades una iglesia en la tierra que no puede ser confinada a lugares 

particulares. Todos entienden la importancia de la oración basada en la 

Biblia. Todos ellos administran los mismos sacramentos del bautismo y de 

la Cena del Señor. Y todos profesan que están sujetos a la autoridad de 

Cristo en todas las cosas, todos ellos preferentemente están unidos en 



132 
 

confesionalidad. Y el vínculo de esta unión es principalmente y 

sobreabundantemente el amor. 

La autoridad de los sínodos o consejos proviene de Cristo y sus apóstoles. 

El Dr. Owen señala en particular al consejo de Jerusalén de Hechos 15, 

donde se enseña claramente la apelación a la asamblea de ancianos y el 

poder de un tribunal eclesial más amplio para tomar decisiones que pueden 

afectar a toda la iglesia o un gran grupo de ella. Bernabé y Pablo tuvieron 

una disputa acerca de la relación entre la circuncisión y la justificación (un 

asunto doctrinal) con ciertos maestros falsos de Judea. La disputa se originó 

en Antioquía, pero no se resolvió allí. El asunto fue remitido a un tribunal 

eclesiástico más amplio (es decir, un sínodo) compuesto por apóstoles y 

ancianos en Jerusalén. Actuando conjuntamente, estos representantes de la 

iglesia tomaron una decisión sobre el tema, una decisión a la cual la iglesia 

en Antioquía y las iglesias de Siria y Cilicia rindieron sumisión (véase Hch. 

16: 4). 

¿Qué deberían considerar los sínodos cuando se convocan y se reúnen? 

Entre otras cosas, deberían considerar asuntos de fe, asuntos de paz, orden 

y unidad, asuntos de uso inapropiado de la disciplina de la iglesia y asuntos 

de adoración. Y el objetivo general de tales sínodos entre las iglesias es 

promover la edificación de todo el cuerpo o iglesia universal. 

Finalmente, ¿qué enseña la Biblia sobre "el poder y la autoridad de los 

sínodos"? Los sínodos de la iglesia tienen un triple poder: 1) Pueden declarar 

la mente de Dios en las Escrituras mediante la enseñanza autorizada para las 

iglesias representadas; 2) Pueden nombrar cosas para practicar de común 

acuerdo; y 3) Pueden actuar contra las personas o las iglesias. Las decisiones 

tomadas en dichos sínodos pueden afectar a aquellas iglesias que envían 

representantes y participan en las discusiones pero también pueden 

relacionarse con alguien siendo censurado o excomulgado, o con una iglesia 

que actuó de manera desordenada hacia los demás, no que tengan poder para 

excomulgar o censurar sino que se da aviso a la comunidad de iglesias que 

el tal no sea recibido o del cómo debe ser tratado.  

Pueden los sínodos y consejos ministeriales determinar controversias de fe 

y casos de conciencia; establecer reglas e indicaciones para una mejor 

ordenación de la adoración pública de Dios y el gobierno de su iglesia; para 

recibir quejas en casos de mala administración (El miembro que desee 

presentar una queja a un pastor o grupo de pastores de otras congregaciones 

puede hacerlo solo bajo el permiso de la asamblea), y con autoridad para 

participar y aconsejar sobre el mismo. 

La decisión de tales tribunales debe seguirse solamente cuando es bíblica, 

según Hechos 15 y deben recibirse con reverencia y sumisión. Además, 

leemos que estas decisiones no deben convertirse en la regla de fe y práctica, 



133 
 

sino que son para ser utilizadas como una ayuda para ambos. Como todas 

las cortes, de vez en cuando, pueden y se equivocan en sus decisiones, 

ningún hombre o grupo de hombres puede vincular la conciencia de una 

iglesia local o miembro de la iglesia. La Palabra de Dios es la única regla 

segura de fe y práctica; solo se debe seguir con fe explicita. Por lo tanto, 

ninguna decisión judicial debe ceder sin consideración seria (basada en la 

Biblia). El principio de Berea de Hechos 17:11 debe ser siempre seguido. 

«Nos parece que la Escritura es muy explícita en cuanto a cómo 

debería estar ordenada esta iglesia. Creemos que cada miembro de la 

iglesia debe tener iguales derechos y privilegios, y que no hay poder 

en los oficiales de la iglesia [ancianos y diáconos] para ejecutar cosa 

alguna a menos que tengan plena autorización de los miembros de la 

iglesia. Creemos, sin embargo, que la iglesia debe escoger su pastor, 

y habiendo hecho esto, deben amarlo y respetarlo por causa de su 

trabajo. Los diáconos deben estar asociados con él para supervisar 

los asuntos financieros, y los ancianos de la iglesia para asistir en 

todos los trabajos del pastorado en el temor de Dios, siendo 

supervisores [obispos] del rebaño. Creemos que una iglesia así está 

ordenada escrituralmente, y si permanecemos en la fe, arraigados, 

fundamentados y establecidos, tal iglesia puede esperar la bendición 

del cielo, y así se transformará en columna y baluarte de la verdad». 

C.H. Spurgeon (Púlpito del Tabernáculo Metropolitano, vol. 7, 1862). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



134 
 

RESUMEN 

 
Usted: (1) Obedece a sus pastores cuando es convencido por la palabra para 

ello (Heb. 13:17) y solo hasta donde la palabra lo requiera, no más, no menos 

(Hch. 5:29-31). (2) Usted rinde cuentas a la congregación y cada uno de 

ellos a usted “confesándose sus pecados mutuamente” (Stg 5:16) y 

preocupándose por cada uno (Col. 3.16). 

*El evangelismo es primordialmente personal y de la vida diaria y es 

parte de sus responsabilidades como cristiano. 

La Congregación: (1) Reconoce al hombre llamado por Dios para el 

ancianato y a los que tienen cualidades para diáconos de entre toda la propia 

congregación, así mismo reconoce si es propicio el retiro de aquellos porque 

ha reconocido que no se está desempeñando como deben (Hch. 6:3; 1 Tim. 

3:2  ¿Quién le daría razón de todo esto a Timoteo? La Iglesia). (2)Lo 

puede llamar a usted como miembro a dar cuentas por pecados impenitentes, 

excomulgarlo (Mt. 18:17) y restaurarlo (2 Cor. 2:5-11). 

Los Ancianos: (1) Supervisan a cada miembro en particular respecto a su 

crecimiento en el Señor (Lc. 15. 4; Hch. 15:41) y (2) así mismo de manera 

congregacional equipándolos también para sus labores como cristianos para 

con la congregación, para con su vida en el mundo y guiándolos en el 

ejercicio de las llaves del reino (Efe. 4:12; Jn. 21:15-17) 

 

 

 

 



135 
 

“CÓMO OBSERVAR EL DÍA DEL 

SEÑOR" 
John Owen 

Un resumen de estudio y paráfrasis por D. Scott Meadows 

John Owen (1616-1683) fue uno de los teólogos más grandes de la época 

puritana, y tal vez incluso desde los apóstoles. Él defendió la doctrina y la 

práctica del Día del Señor que se encuentran en la Declaración de Fe y 

Constitución de Saboya , 1658 (Congregacionalista), que él ayudó a escribir. 

Muchos desafíos al consenso de los cristianos reformados acerca del Día del 

Señor molestaron a las iglesias, y aún lo hacen. Owen y otros respondieron 

con tratados masivos, académicos y exegéticos, que han resistido la prueba 

del tiempo. 

Una de las calumnias más populares contra la observancia del Día del Señor 

es que es necesariamente legalista y gravoso. El encantador consejo de 

Owen sobre este tema expone esa arenga. Muchas personas que están menos 

familiarizadas con las escrituras de Owen y otros puritanos pueden 

sorprenderse de cuán cuidadosamente advierten contra el legalismo, y 

abogan por una profunda espiritualidad en toda la vida cristiana, incluido el 

Día del Señor. 

Si mi estudio de resumen y la paráfrasis de los consejos de Owen lo llevan 

ante los cristianos de hoy para una nueva consideración y apreciación que 

conduzca a la recuperación de la sana doctrina y la práctica, me sentiré 

satisfecho. Animo sinceramente a todos a leer a Owen por sí mismos, en sus 

propias palabras. Su estilo de escritura puede ser un desafío, pero con la 

bendición del Señor y el esfuerzo sostenido para captar el significado de 

Owen, la mayoría debería poder obtener beneficios inmensos. 

Dado que muchos han escrito sobre los muchos detalles de estos deberes, 

simplemente los ensayaré brevemente. [Fuente: The Works of John Owen, 

vol. 18, Ejercicio 6, "La práctica observancia del día del Señor" (# 11-20).] 

--------- 
I. Preparación del sábado por la noche 

A) Su necesidad: Estrictamente hablando, el sábado por la noche no es parte 

del Día del Señor, pero hay buenas razones para usarlo en nuestra 

preparación para el día domingo. 

1. Porque Dios es grande y santo. Estamos a punto de tener tratos 

especiales con Dios el domingo. La reverencia requiere una 



136 
 

preparación especial para esto (Eccl 5.1; Lev 10.3; Sal. 100:4). Dios 

no ama nuestra precipitación en su presencia sin la actitud correcta 

(Heb 12.28-29; Heb 5:7). No es suficiente mostrar reverencia con 

nuestros cuerpos; debemos obtener un estado de ánimo reverente. 

2. Porque estamos distraídos y enredados por otras cosas. Incluso 

aquellos que viven para el Señor durante toda la semana suelen 

trabajar en algún llamado no religioso que ocupa en gran medida sus 

mentes. Los días de trabajo pueden desensibilizarnos de las cosas de 

Dios. Aunque debemos consagrar cada momento y actividad a Dios, 

muchas de esas actividades no son tan propicias para poner la mente 

en lo celestial. Debemos orar siempre, pero hay un beneficio en la 

oración preparatoria especial para el Día del Señor. Debemos 

deshacernos de nuestros pensamientos sobre negocios seculares y 

terrenales tanto como podamos cada sábado por la noche. Si no somos 

muy cuidadosos al respecto, no estaremos preparados para rendir culto 

como como debemos. La fidelidad del sábado promueve la bendición 

el domingo. 

B) Detalles específicos. Ofrezco tres cualificaciones antes de mis tres 

direcciones particulares. 

1. Cualificaciones 

 Estas son direcciones útiles, no reglas estrictas. Si encuentra 

mejores formas de prepararse el sábado por la noche para observar 

el Día del Señor procure tomarlas. 

 No estoy diciendo que estos estén ordenados para la noche del 

sábado en particular, sino solo que se les ordena en general, y 

tienen una aplicación muy útil el sábado por la noche (CFBL 1689 

Cap. 1:6). 

 Si realmente no podemos hacer estas cosas en un sábado por la 

noche en particular, no deberíamos pensar que hemos pecado, sino 

solo que hemos perdido una buena oportunidad y que debemos 

prepararnos procurando el hacerlo el siguiente sábado en la noche. 

2. Dirección 

 Meditación. Medita en la majestad, la santidad y la grandeza de 

Dios. Recuérdelo como el autor de nuestro descanso sabático. 

Recuerde su obra que es la causa y fuerza de nuestra celebración 

dominical y de sus ordenanzas, especialmente piense en la 

redención a través de nuestro Señor Jesucristo. Medita en la 

importancia, las razones y los propósitos del Día del Señor. 

Reflexiona sobre sus santos privilegios, ventajas y deberes. Una 

comprensión profunda de estas cosas nos ayuda a hacer más de ellas 

que el que simplemente sabe que el domingo es un tiempo sagrado. 



137 
 

La meditación deliberada sobre Dios y su amor de esta manera nos 

liberan para adorar de la mejor manera y sin distracciones. 

 Súplica. Ore específicamente sobre los deberes del día del Señor. 

La oración es preparación para cada deber. La oración es la 

principal forma en que expresamos nuestra dependencia de Dios en 

Cristo. La oración es necesaria para llevar nuestros corazones a un 

sentido de nuestra propia pobreza espiritual y nuestra necesidad 

desesperada de la gracia de Dios. Una temporada de oración antes 

del Día del Señor es un medio indispensable para la mayor 

bendición. Debemos agradecer a Dios y celebrar su bondad al 

darnos este regalo. Además de las acciones de gracias, ofrece 

peticiones por dos cosas principales. 

I. Por gracia para temerle y deleitarse en su adoración, para 

poder venir a Él con humildad, amor, alegría y paz, y remediar 

nuestros defectos de diligencia insuficiente, inconstancia e 

indisciplina mental. 

II. Para eliminar los males que nos confrontan en la adoración, 

como las tentaciones de Satanás, las distracciones mentales y 

las ofensas contra personas y cosas, que ofenden la verdadera 

adoración (Rom 8.26-27; Jud. 1:11). 

 Instrucción. El deber de enseñar a los hogares como tales, el cómo 

adorar al Dios verdadero recae especialmente en sus cabezas, como 

vemos en el encomio de Dios a Abraham (Gen 18.19). Los jefes de 

familia deben instruir ocasionalmente a sus familias sobre cómo 

guardar el Día del Señor (usar el cap. 22 de la CFBL 1689). 

Descuidar esto ha llevado primero a la mera formalidad y luego a 

descuidar por completo el Día del Señor (Leer el prólogo original 

de la CBL 1689). 

II. Observancia del domingo 

Tres clases de obras, y sólo tres, pueden participar en el "Sabbath Santo".  

 Las obras de piedad, que son la adoración de Dios en público y en 

privado, utilizando con agradecimiento y deleite todos los medios de 

gracia que Él ha proporcionado. (1 Corintios 14:26; 16:2, Apoc. 1:10, 

Hechos 2:42, Col. 3:16)  

 Las obras de misericordia, que son aquellas que la compasión nos 

obliga a realizar hacia otras criaturas - como el ministerio a los 

enfermos y el evangelismo.(Luc. 14:5)   

 Las obras de necesidad, que son aquellas que no podrían hacerse el 

día anterior y que no pueden ser aplazadas hasta el siguiente - como 

por ejemplo, comer, bañarse o atender el ganado. (Mr. 2:23-28)  



138 
 

Debemos preferir las obras de piedad por sobre las de misericordia y la de 

misericordia por sobre las de necesidad en el día del Señor. 

A) Las obras de piedad en público. La observancia pública es primaria. 

Las observancias privadas son secundarias, ya sea por un individuo o una 

familia. 

1. Deberes públicos. Debemos atender y realizar todas las partes de la 

adoración solemne ordenadas por Dios para las asambleas sagradas, 

obedeciendo precisamente su voluntad revelada en la Escritura. Un fin 

de este día es dar gloria a Dios. Esta es la razón por la cual Él nos ha 

dado ordenanzas y deberes específicos. Sin estos, podríamos habernos 

vuelto creativos en la adoración, pero eso lo ofendería. Por lo tanto, Él 

ha declarado completamente lo que debemos hacer para la adoración 

en el Día del Señor, y cómo hacerlo, para que sea aceptable para Él y 

lo glorifique. No es mi propósito deletrear todas las partes bíblicas de 

la adoración de la iglesia (ver el cap. 22 de la CFBL 1689), pero 

ofreceré algunos consejos generales. 

 Prefiere la adoración solemne y pública a la adoración privada. 

Por lo general, estos no necesitan interferir entre sí, pero si alguna 

vez lo hacen, debemos elegir la adoración pública, porque es una de 

las principales razones por las que Dios ha apartado el Día del Señor 

como propio. Están en el error quienes descuidan el culto público 

innecesariamente, incluso aunque sea por favorecer la asistencia al 

culto individual o familiar, ya que están estableciendo sus propias 

elecciones y deseos en contra de la sabiduría y autoridad de Dios. 

 Prefiera las iglesias donde pueda cumplir mejor los propósitos 

bíblicos del Día del Señor, siempre y cuando no viole otros aspectos 

del orden divinamente designado. Es legítimo buscar las mejores 

ayudas para nuestra fe y obediencia. Deberíamos usar los medios 

más adecuados para nuestro crecimiento en luz espiritual, 

conocimiento y gracia. 

 Adore con reverencia, seriedad, orden, diligencia y atención. Estos 

rasgos internos de la verdadera adoración son muy importantes, 

aunque no podemos desviarnos para explicarlos y defenderlos aquí. 

2. Ayuda para los deberes públicos. Al dedicar todo un día a la 

adoración de Dios, debemos tener cuidado con los problemas comunes 

que podrían minar su utilidad espiritual. 

 Tenga cuidado de no hacer que la adoración pública dure tanto que 

incluso los piadosos se cansen y se aburran de ella. Se deben tener 

en cuenta dos cosas: 1) La capacidad limitada de algunos, ya sea 

por debilidad física, falta de entrenamiento o incluso por un grado 

de falta de voluntad. Un pastor sabio preferiría permitir que las 

ovejas más fuertes se queden cortos de su edificación máxima que 



139 
 

obligar a las ovejas más débiles a mantener el ritmo con ellas, 

arruinando así a los débiles. Sin descuidar el ejercitamiento para 

que las más débiles se fortalezcan. Sería mejor si tuviéramos 

muchas personas que digan que los servicios de la iglesia son 

demasiado cortos en vez de tener unos pocos adoradores sinceros 

que realmente están desanimados por estar sobrecargados y por lo 

tanto no obtener nada de las reuniones prolongadas. Séneca dijo de 

un gran orador: "Teníamos miedo de que él terminara". Los 

predicadores deberían estudiar tal brevedad. 2) También tenga en 

cuenta el borde espiritual de los afectos religiosos de las personas. 

Deberíamos variar las actividades, o la tediosidad los aburrirá y los 

arruinará. 

 Use refrigerios físicos para que podamos sentirnos fuertes y bien 

en nuestra adoración. Dios no requiere ayuno y pérdida de peso en 

este día. La ley del Antiguo Testamento en contra de cocinar 

alimentos no es un requisito para nuestra observancia del Día del 

Señor. Esto reintroduciría erróneamente el séptimo día sábado judio 

e impondría a los cristianos la ley y el espíritu del Antiguo Pacto. 

Sin embargo, se deben recordar algunos principios básicos: 1) No 

prepare ni ingiera alimentos cuando deba participar en la adoración 

pública. 2) Practica siempre el autocontrol para que ni siquiera 

comiences a pecar [pensando en los alimentos],  y para que no 

pierdas la atención por tener el vientre muy lleno. 3) Tenga cuidado 

de comer y beber con seriedad y pureza moral. Siempre debemos 

hacer esto, por lo que nadie debería considerarlo gravoso en el Día 

del Señor. 

 Trabaja muy duro para que este día sea espiritualmente 

beneficioso. Este tipo de esfuerzo no solo es legal en el Día del 

Señor, sino que se requiere como parte de su observancia. Las 

siestas no son una parte religiosa del Día del Señor, excepto si es 

que nos ayudan a cumplir con sus deberes. Incluso se permiten 

viajes largos si es necesario para asistir a una buena iglesia o 

cumplir con otras obligaciones del Día del Señor. Todos los dolores 

y trabajos en el Día del Señor son legales si nos ayudan a 

mantenerlo como deberíamos. Un hombre puede agradar a Dios 

viajando mucho en este día, mientras que otro puede estar pecando. 

 Haz obras de caridad y necesidad de ser posible y necesario. Visita 

a los enfermos, alivia a los pobres. Ayuda al angustiado. Rescata 

personas que perecen o incluso animales. Alimente a su ganado 

Todos sabemos que estas cosas son legítimas en el Día del Señor, y 

muchos han escrito para defenderlas. 

 Tenga cuidado con los deportes y las recreaciones. El ver con 

buenos ojos esto en el día domingo se encuentra en la antigua 



140 
 

legislación de emperadores y naciones. Podemos resumir los 

mejores sentimientos recordándonos que se supone que el Día del 

Señor está lleno de alegría en Él para que pueda ser alabado y 

glorificado. 

B) Las obras de piedad en privado. Tenga en cuenta estos tres principios 

simples: 1) El tiempo para el desempeño de los deberes religiosos 

individuales y familiares es bien antes y/o después de las reuniones de la 

iglesia. 2) La observancia privada del Día del Señor incluye oración, lectura 

de la Biblia, meditación y seguimiento del estudio [de lo que se enseñó en 

la iglesia, el catecismo, confesión o algún otro material sano] después de la 

iglesia. 3) Tener en cuenta la conciencia, la capacidad y la oportunidad de 

cada uno. 

Voces de nuestro pasado: 

“Reconozco que antes de conocer al Señor, a nuestras mentes jóvenes les 

parecía aburrido leer la Biblia, escuchar sermones y guardar los días de 

reposo santo. Pero ahora que hemos venido a Cristo y él nos ha salvado, 

ahora que somos suyos, el primer día de la semana… ¡se ha convertido en 

una fiesta! Esperamos con ansiosa alegría que llegue un domingo tras 

otro”. —Charles H. Spurgeon 

“Cada Día del Señor debiera ser un domingo de acción de gracias porque 

Jesús se levantó de entre los muertos el primer día de la semana. ¡Demos 

gracias cada vez que festejamos su resurrección!” —Charles H. Spurgeon 

“Quiero contarles lo que escuché decir a un hombre sobre la doctrina de 

la observancia del Día del Señor. ¡Dijo que había llegado a la conclusión 

de que el Día del Señor, igual como el mismo Señor, corría el peligro de 

morir entre dos malhechores, siendo estos el sábado por la noche y el 

lunes por la mañana! Dijo que la noche del sábado se alargaba cada vez 

más hasta entremezclarse con el domingo y, después, la gente empezaba 

su lunes muy temprano el domingo por la noche. El domingo pasa a ser 

apenas unas pocas horas durante la mañana, después de las cuales 

pensamos: “Bueno, eso ya fue suficiente, ya hemos asistido una vez a la 

iglesia”. Es así como el Día del Señor se ha perdido entre dos 

malhechores”. —David Martyn Lloyd-Jones 

Muy pocos son los pasos que separan a “ningún día de reposo” y “ningún 

Dios”. —J. C. Ryle 

"Un Sabbath bien gastado, trae una semana de contenido y  fuerza para 

los trabajos del mañana; sin embargo, lo que se puede ganar en un día de 

reposo profanado, es un precursor de la tristeza.” — Arthur Pink 

“Aún más, hagan cuenta que no es solamente para ir a escuchar el sermón 

que el día de reposo es instituido, pero para que podamos entregar todo el 



141 
 

resto del tiempo a la alabanza a Dios…deberíamos observar el domingo o 

sea el día de reposo como si estuviéramos en un torre para que podamos 

subirnos más alto sobre ello para contemplar las obras de Dios…Así que 

cuando la gente profanan en este manera el santo orden del día de reposo 

cual Dios ha instituido para guiarnos a Él mismo ¿por qué deberíamos ser 

asombrados si el resto de la semana no llegar de ser de provecho?” — 

Juan Calvino 

 

A aquellos que encuentro culpables de profanar el día del Señor, a estos 

en el nombre de Dios, dirijo este papel, quienes descuidan el trabajo 

designado de este día, y quienes violan el descanso prescrito de este día. 

En primer lugar, es una profanación del día del Señor y una violación de 

la ley, el descuidar y omitir el deber apropiado y santo negocio de este 

día, que es el servicio inmediato y la adoración de nuestro Dios. Si no 

hacemos lo que durante este día se debería hacer, somos transgresores; ya 

que las omisiones son pecados y deben entrar en el juicio. Aún no sólo son 

culpables de la violación del día de reposo, quienes gastan esa parte del 

día que llamamos “el tiempo de la iglesia”, en empleos mundanos y 

recreaciones; sino también quienes no consideran el tiempo antes, entre, y 

después, de la adoración pública o “tiempo de la iglesia”, y por tanto 

pasan por alto el alcance completo de tiempo que deberían tomar sobre 

este día para su adoración secreta y familiar, por lo tanto quedan 

indispuestos hacia los deberes santos u obstruyen el beneficiarse de los 

mismos, estos realmente hacen violación del día de reposo. Aquellos que 

van a sus tiendas y ejercen sus comercios abiertamente o en secreto 

durante el día del Señor, así muestran que hacen caso del mundo más que 

a Dios, y que son más solícitos de la carne que perece, que para lo que 

dura a la vida eterna; y aquellos que van a la taberna o siguen sus 

deportes, y se divierten a sí u a otros con caminos ociosos y en 

conversaciones iguales, muestran que hacen caso a la carne más que a 

Dios. — Matthew Henry 

 

¡Solo a Dios sea la gloria! Ω 

 

 

 

 



142 
 

Los Tres Pactos de Dios:  

PACTO DE OBRAS, PACTO DE 

GRACIA Y PACTO DE LA REDENCIÓN 
(Hecho a base de artículos de Pascal Denault y Daniel Valladares) 

EL PACTO DE OBRAS 

¿Qué es el Pacto de Obras y por qué es importante? 

Para comprender bien la Caída del hombre, es necesario explicar el cuadro 

teológico en el que sucedió, o sea, el Pacto de las Obras. Esta alianza, aun 

no siendo denominada, es claramente subentendida en el primer párrafo del 

capítulo 6 y en otros lugares (19:6; 20:1;…)  de la Confesión de Fe [1689]: 

(Párrafo 1). 1. A pesar de que Dios creó al hombre recto y perfecto, 

y le dio una ley justa, que hubiera sido para vida si la hubiera guardado, 

y amenazando con muerte su transgresión, el hombre no permaneció 

mucho tiempo en este honor. 

Es así que los teólogos Reformados tradicionalmente entendieron el Pacto 

de Obras hecho con el hombre en el Edén. Adán fue creado con un fin, ese 

fin era permanecer eternamente en una vida de comunión con Dios sin 

posibilidad de perderla. Adán estaba ya en una vida de comunión santa y 

feliz con Dios, mas era mutable y el no debería permanecer para siempre en 

este estado (2CBL 4:2-3) 

El árbol del conocimiento del bien y del mal representaba la condición a ser 

guardada y El árbol de la vida en el Jardín del Edén representaba la 

recompensa prometida al hombre (el abandono de su mutabilidad/la 

confirmación de su estado/el que Dios lo preservara/el disfrute pleno) 

(Génesis 2: 9, 17 cf. Apocalipsis 2:7). Aunque Adán no tenía pecado y tenía 

una vida de comunión santa y feliz con Dios este era mutable, no tenía “la 

vida eterna” prometida bajo este pacto. Esta “vida eterna” consistía en estar 

confirmado en la vida en comunión con Dios. Adán estaba en comunión con 

Dios, pero él podía caer de ese estado. La “vida eterna” es una vida inmortal, 

sin posibilidades de corrupción (cf. 1 Corintios 15:53). Adán, claramente, 

no había llegado al estado de inmortalidad y de incorruptibilidad, pues 

vemos que se pudo corromper y morir. 

¿Cómo debería alcanzar la “vida eterna”?  (Mateo 19: 16-17).  

Dios le dio "una ley justa, que sería para la vida si la hubiera guardado". La 

ley no está basada en la gracia por la fe (Romanos 4: 4, Gálatas 3:12), sino 

sobre el principio de las obras de obediencia (Romanos 10: 5): Moisés 



143 
 

describe "la justicia que es por la ley, diciendo: El hombre Que haga estas 

cosas vivirá por ellas”. La Escritura llama a ese principio la ley de las obras 

(Romanos 3:27) y constituye el fundamento de la alianza entre Dios y Adán: 

el Pacto de Obras. 

Nosotros llamamos a ese periodo de inocencia, del cual debería haber 

pasado a la vida eterna, "período de prueba". La idea es que el hombre no 

debería vivir para siempre con la posibilidad de caer de su perfección 

original.  Por la obediencia, él debía sellar el mundo en la justicia y ser él 

mismo confirmado en esta “vida eterna”.  

¿Cómo podemos afirmar todas estas cosas sobre Adán y sobre el Pacto 

de Obras?  

En comparación con el segundo Adán de quien él mismo era una figura 

(Romanos 5:14, 1 Corintios 15:45). El último Adán, Jesucristo, tenía una 

misión que debía realizar "una vez por todas" (Hebreos 9: 1…), Y tenía que 

probar que podía vencer al pecado y guardar los mandatos, esta prueba que 

terminó al final de su misión (Juan 19:30). Adán tenía, por lo tanto, una 

misión a cumplir y un tiempo de prueba para obedecer los mandatos: él 

tendría “vida eterna” como la recompensa por mantener su “honor”. 

El Pacto de Obras, aunque prueba la bondad y la generosidad de Dios (cf. 

1689 7.1), es una alianza completamente condicional. Ella traería 

recompensas en caso de obediencia, pero también maldiciones en caso de 

desobediencia. De esta manera, la vida y la muerte se colocaron delante del 

hombre (Gn. 2:17, Dt. 30:15). Aquí está el final del párrafo 1 del Cap. 6, 

que dice cómo sucedió la desobediencia del hombre: 

(P. 1). Usando Satanás la sutileza de la serpiente para subyugar a Eva 

y entonces a través de ella seduciendo a Adán, quien sin ninguna 

coacción, deliberadamente transgredió la ley bajo la cual habían sido 

creados y también el mandato que les había sido dado, al comer del 

fruto prohibido,2 lo cual agradó a Dios, conforme a su sabio y santo 

consejo, permitir, habiéndose propuesto disponerlo para su propia 

gloria 3. 

La caída del hombre ocurrió bajo la influencia de Satanás. Él es astuto y 

busca todos los medios posibles para engañar (2 Corintios 11: 3,14). Él tenía 

un interés particular en seducir a aquel bajo cuyos pies el Creador había 

puesto todas las obras (Salmo 8: 6), pues, él usurparía el poder sobre el 

mundo creado por Dios (Lucas 4: 6; Efesios 2: 2; Hebreos 2: 5-16). Para 

llegar al hombre, Satanás engañó a la mujer (1 Timoteo 2:14) y rompió así 

la armonía entre ellos y Dios (Génesis 3:12). 



144 
 

El hombre no debe, sin embargo, ser visto como una simple víctima de la 

seducción de Satanás. Primero, Adán, "sin ninguna compulsión, 

deliberadamente transgredió el orden dado a ellos, de no comer el fruto 

prohibido"; Segundo, la Escritura y la Confesión afirma la entera 

responsabilidad moral del hombre frente al pecado. Tal rebelión del hombre 

contra Dios no es pequeña, sobre todo cuando consideramos quién es Dios 

(véase el capítulo 2 de la Confesión) y la distancia entre Él y el ser hecho 

del polvo que quiso ser Dios (Génesis 3: 5). 

¿Por qué el Señor no intervino para impedir al hombre transgredir la 

alianza hecha entre él y Dios?  

"De lo que Dios se ha servido para permitir este pecado es su consejo sabio 

y santo, habiendo determinado ordenarlo para su propia gloria”, los 

capítulos siguientes de la Confesión probarán esta afirmación al presentar 

las doctrinas de la salvación y de la redención. 

El Pacto de Obras es muy importante por lo menos por dos razones. En 

primer lugar, sin él, es imposible comprender bíblicamente la Caída y sus 

consecuencias para la humanidad. El Pacto de Obras proporciona el marco 

legal que nos permite comprender lo que es el pecado y lo que implica para 

toda la creación. Toda interpretación del mal moral que no esté 

fundamentada en una comprensión bíblica del Pacto de Obras está 

equivocada. En segundo lugar, la doctrina del Pacto de Obras es 

absolutamente esencial para la comprensión de la redención. Esta alianza 

demuestra lo que debía ser hecho por Adán para alcanzar la “vida eterna”: 

una perfecta obediencia a Dios sin la menor transgresión. Al Hombre aun le 

es requerido el guardar esta alianza sólo que después de la caída, esa perfecta 

obediencia no puede ganarnos el paraíso que perdió Adán ni puede evitar el 

castigo de muerte; pues el pecado, habiendo entrado en el mundo, debía ser 

castigado por Dios. Este es el motivo por el cual el segundo Adán se volvió 

"obediente hasta la muerte, y muerte de cruz" (Filipenses 2: 8) y este 

segundo, postrer y superior Adán no solo pudo soportar el Castigo merecido 

por todos nosotros sino que también, debido a su pacto que era superior (Hb. 

8:6), su obediencia nos ganó un estado superior al que Adán tenía y una 

herencia superior a la que se convino con Adán. 

¿Cómo el hombre podría merecer la vida eterna ante Dios?  

El propósito de la Alianza de Dios era conducir al hombre a la “vida eterna”. 

En el punto anterior presentamos el Pacto de Obras, explicando que fue dado 

al hombre para "la vida si él la hubiera guardado" (6.1). Adán debe, pues, 

cumplir para obtener la “vida eterna”; es decir, sellar su comunión con Dios 

en una justicia incorruptible y llegar a la “inmortalidad” (1 Corintios 15: 53-

54).  



145 
 

La Confesión dice en el Capítulo 7:  

 (P.1)La distancia entre Dios y la criatura es tan grande que aun cuando 

las criaturas racionales le deben obediencia como su Creador, éstas 

nunca podrían haber logrado la recompensa de la vida a no ser por 

alguna condescendencia voluntaria por parte de Dios, que a él le ha 

placido expresar en forma de pacto. 

¿Qué quiere decir esta afirmación?  

Simplemente que Dios no le debe nada al hombre y que el hombre le debe 

todo a Dios. Si tomamos en cuenta la alianza entre Dios y el hombre, ¿cuál 

sería la naturaleza de la relación entre los dos? El hombre debería obedecer 

a Dios por ser una criatura y por Dios ser el Creador, sin embargo, la 

obediencia del hombre no podría merecer nada. Esto quiere decir que el 

hombre debe, naturalmente, obedecer a Dios, pero su obediencia no es 

meritoria por naturaleza. 

La Escritura enseña esta verdad bajo dos consideraciones. Primero, Dios 

no puede deber nada al hombre: "¿Quién me dio a mí primero? Todo lo que 

está debajo de todos los cielos es mío "(Job 41:11). De igual manera, Pablo 

enseña al declarar: “¿O quién le dio a Él primero, para que le sea 

recompensado?” (Romanos 11:35). En segundo lugar, la Palabra de Dios 

muestra que, aun siendo obediente al Señor, el hombre no puede merecer 

nada a cambio (Lucas 17: 9-10). 

Dios no puede tener necesidad alguna del hombre ni puede estar en deuda 

con él. El hombre, por lo tanto, nada puede merecer delante de Dios (Job 

35: 7-8).  

¿Por qué decimos entonces que Adán debería merecer la “vida eterna" 

por su obediencia?  

Es precisamente aquí donde aparece el Pacto de Obras: Dios, 

condescendientemente, se propone, a pesar de la inmensurable distancia 

entre Él y el hombre, a recompensarlo con la vida por su obediencia, 

estableciendo con su criatura una alianza. 

Podemos ilustrar esa enseñanza con un ejemplo de lo cotidiano. Si le digo a 

mi hijo que lave la vajilla, el simple deber de un hijo para con su padre le 

obliga a obedecer. Sin embargo, su obediencia no es en sí meritoria, no le 

debo un salario a cambio de su servicio. Por otro lado, como padre, tengo la 

libertad de firmar un "pacto” entre yo  y él. De esa manera, yo podría 

prometer a mi hijo $ 100,00 si obedecía a mi palabra. De eso se trata el Pacto 

de Obras entre Dios y el hombre. 



146 
 

La proporción natural entre el Creador y la criatura obliga a éste a obedecer 

la Ley del Creador. La desobediencia a la Ley lleva a un castigo natural, 

pero la obediencia no merece una recompensa natural. En su bondad, el 

Creador consiente en recompensar la obediencia del hombre con la vida. 

A fin de comprender la naturaleza y la función del Pacto de Obras, Dios dio 

diversos pactos que estructuralmente serian como el pacto de obras pero que 

tipológicamente señalarían a EL pacto de gracia, encabezando estos 

diversos pactos está el Pacto Mosaico, el cual ha sido llamado por mucho 

como una Re publicación del pacto de obras para la nación de Israel el cual 

prometida la tierra de Canaán como tipo del Jardín del Edén en el que estaba 

Adán en el cual tenía que ser confirmado al obedecer.  

Así, los pactos antiguo testamentarios eran estructuralmente de obras que 

tenía por finalidad mostrar lo que sucedió en la primera alianza con Adán y 

que tipificaban lo que sería la Nueva Alianza con Cristo. La Antigua 

Alianza19 fue, pues, dada a Israel para "merecer (y mantenerse)" la vida en 

Canaán. Israel no podía merecer la tierra prometida, ella le fue dada por 

gracia (Deuteronomio 9: 4-6). Sin embargo, El Señor hizo que la vida en 

Canaán dependiera de la obediencia a su Ley con el objetivo de revelar el 

principio del Pacto de Obras, también si hubieran permanecido fieles hasta 

que llegase el mesías hubieran sido confirmados eternamente en aquella 

bendición terrenal. Aun así, podemos ver que cuando vino la simiente 

(Cristo) al Israel étnico fue rechazado, dando por terminada (y cumplida) así 

toda relación pactual entre Dios y el Israel étnico (Fíjese que todas las 

promesas territoriales a Israel ya habían sido cumplidas por Dios Jos. 21:43, 

45; Dt. 19: 1-2,8-9 cf. Jos. 20: 1-7; Neh. 9: 8; Génesis 15:18 cf.1 Reyes 4:21; 

solo faltaba la venida del Mesias). 

Pero como los pactos del Antiguo testamento y en especial este pacto 

(sinaitico20) no proponía el cambio de corazón, era imperfecto y de muerte: 

Lv 18:4 Cumpliréis mis decretos y observaréis mis estatutos para 

andar en ellos. Yo soy YHVH vuestro Dios. 5 Observaréis mis 

estatutos y mis decretos, pues el hombre que los haga, vivirá por ellos. 

Yo, YHVH. 

Este pasaje, que según el apóstol Pablo revela la función de la Ley bajo la 

Antigua Alianza (Romanos 10: 5), aplica el principio del Pacto de Obras al 

pueblo de Israel en Canaán. Recordó que el Señor es su Dios y que, por 

consiguiente, Israel está obligado a obedecer. Pero, por esa alianza, Dios 

ofrece la “vida” a aquellos que guardan su Ley y amenaza de muerte a los 

                                                           
19 Antiguo Pacto: Los pactos Abrahamico, Mosaico y Davídico, encabezando el Pacto Mosaico el 

cual restringía todas las promesas Abrahamicas y Davídicas. 
20 https://drive.google.com/file/d/0B0n4J12l9vPjRllNVVE3LUFrT0E/view  

https://drive.google.com/file/d/0B0n4J12l9vPjRllNVVE3LUFrT0E/view


147 
 

transgresores (Deuteronomio 27:26, Gálatas 3:10). En el contexto de la 

Antigua Alianza, "la vida" se refería a la vida en Canaán, simbolizando el 

paraíso perdido (mirando al pasado) y el reposo celeste (mirando al futuro). 

Pero en el contexto de las propias realidades celestiales, el principio "haga 

esto y vivirá" siempre apunta a ganar una vida superior y estable para con 

Dios, de manera especial en el Nuevo testamento apunta a la vida eterna con 

Cristo (Lucas 10:28, Mateo 19: 16-17, Gálatas 3:12). Este principio viene 

del Pacto de Obras dado a Adán (Génesis 2: 9-17), esclarecido por los pactos 

del Antiguo Testamento (Gn. 6:9-22; Dt. 30: 19-20) y realizado por Cristo 

(Mt. 5:17). 

El hombre debería merecer una vida eterna, pero no la mereció (Génesis 3: 

22-24). En la próxima cuestión, veremos cómo el hombre pecador obtuvo, 

sin embargo, una mejor vida eterna. 

EL PACTO DE GRACIA 

¿Qué es el Pacto Gracia? 

La finalidad del capítulo 7 de la Confesión de Fe es presentar el Pacto de 

Gracia. El párrafo 1, que sirve de introducción, utiliza el Pacto de las Obras 

a fin de recordar lo que debía hacerse para que nosotros pudiéramos recibir 

confirmación en la “vida eterna” que poseíamos. Una vez que el Pacto de 

las Obras fue transgredido, no quedaba ninguna bendición que lo restituyera 

al estado adánico (solo algunas bendiciones terrenales de cierta preservación 

en el estado que ya se encontraba), sino únicamente, y a pesar de todo, la 

muerte y muerte eterna. Sin embargo, el hombre aún obtuvo la vida eterna 

(Tito 1: 2); El párrafo 2 explica cómo: 

(P. 2). Además, habiendo el hombre traído a sí mismo la maldición de 

la ley, por su caída, convenció al Señor hacer un Pacto de gracia, en el 

cual Él ofrece libremente a los pecadores la vida y la salvación por 

medio de Jesucristo, exigiendo de ellos la fe en Él Para que sean 

salvos; Y prometiendo dar a todos los que son ordenados para la vida 

eterna, su Espíritu Santo, para hacerlos dispuestos y capaces de creer. 

El Pacto de Gracia es simplemente la salvación en Jesucristo; La vida eterna 

gratuita por el Evangelio. Lo llamamos "Pacto de Gracia" porque la vida 

eterna en esta alianza procede exclusivamente de la gracia incondicional de 

Dios. Todos los hombres están bajo el Pacto de Obras en Adán, pero sólo 

los elegidos se convierten en participantes del Pacto de Gracia. 

Aunque no se usaba la expresión "Pacto de Gracia" durante el tiempo antes 

de la encarnación de Jesucristo, evidentemente, algunos hombres fueron 

salvos por este pacto y recibieron la vida eterna antes de que sus pecados 



148 
 

fueran expiados formalmente por Cristo (Gn. 15: 6, Apoc. 13:8, Hch. 15:11, 

Rm. 3:25) y considerando que la gracia de la salvación fue realizada por 

medio de una alianza eterna donde “otro”(Cristo) nos representaría siendo 

el que cumpla con las obras exigidas dejándonos a nosotros solamente las 

bendiciones, es apropiado hablar del Pacto de Gracia para designar el medio 

por el cual los hombres obtuvieron la vida eterna después de la caída (que 

aunque no establecida aún, ya era eficaz). Las Escrituras asocian 

directamente a Jesucristo la salvación de los creyentes que vivieron antes de 

su encarnación: 

Por tanto es mediador de un nuevo pacto, para que habiendo ocurrido 

una muerte para la remisión de las transgresiones cometidas durante el 

primer pacto, los que han sido llamados reciban la promesa de la 

herencia eterna. (Hebreos 9:15). 

Este versículo no sólo afirma que la redención realizada por Cristo bajo la 

Nueva Alianza sino que también redime las transgresiones cometidas antes 

de que fuera formalmente establecido; o sea, redime a todos los elegidos que 

estaban bajo el poder del Pacto de Obras, haciendo un énfasis sobre los del 

Antiguo pacto, y afirma que los santos del Antiguo Testamento reciben, 

como nosotros, Salvación en Jesucristo (la herencia eterna). Esto es 

incontestable por el uso del participio perfecto de los que se designan como 

"los que han sido llamados " son los herederos de la vida eterna, ellos fueron 

llamados por Dios después de que la primera alianza fue quebrada, ellos 

siguen siendo llamados y seguirán siendo hasta que su número sea 

completo. Todos aquellos que han sido llamados por Dios, y que han 

respondido por la fe, están en el Pacto de Gracia y reciben la eterna herencia 

que ha sido prometida. 

Ahora que ya presentamos brevemente en qué consiste el Pacto de Gracia, 

es de suma importancia distinguirla del Pacto de Obras. La diferencia entre 

estas dos alianzas está en la base de la distinción entre la Ley y el Evangelio.  

El Pacto de Obras, aunque sea proveniente de la condescendencia (gracia 

divina), es de naturaleza condicional. La naturaleza de estas dos alianzas es 

también distinta como lo son las obras y la gracia (Romanos 11: 6). La 

cuestión no es si los creyentes están obligados a cumplir la ley, ellos lo están 

(Juan 15: 9-10), la cuestión es si el Pacto de Gracia es condicional o 

incondicional. Según las Escrituras, esa alianza es enteramente 

incondicional: "Por eso, la promesa proviene de la fe, para que sea por 

gracia, a fin de que sea firme para toda la descendencia, no sólo para la que 

es de la ley, sino también para la que es de la fe de Abraham, el cual es padre 

de todos nosotros" (Romanos 4:16). La fe no es la condición, en la alianza, 

no viene del hombre, sino de la gracia de Dios en Cristo (Efesios 2: 8) y la 



149 
 

vida eterna es completamente gratuita (Romanos 6:23). Toda idea de 

condición o de mérito compromete el Evangelio de la gracia (Gálatas 5: 4). 

Aunque parezca simple diferenciar el principio de Pacto de Obra y Pacto de 

Gracia, los principios de uno y de otro son constantemente 

confundidos. Una de las razones de esta confusión viene de la manera de 

explicar algunas veces la analogía entre el Pacto de Gracia y los Pactos del 

Antiguo Testamento21. Muchos de los Reformados anteriores a los Bautistas 

habían identificado hasta entonces todos los Pactos, después del de Adán, 

como de la administración del Pacto de Gracia. Vimos que la Antigua 

Alianza era de naturaleza condicional (Génesis 18:19, Éxodo 19: 5, 

Deuteronomio 7:12, 27:26); Si la presentamos como una administración del 

Pacto de Gracia, podemos caer en una gracia condicional. Así, la Iglesia, en 

el curso de su historia, repetidamente confundió la gracia inmerecida y las 

obras meritorias en la salvación. Los Bautistas excluyen de su Confesión de 

Fe la idea de que el Pacto de Gracia fue administrado por los pactos del 

Antiguo Testamento. Así, evitan toda la confusión entre la Ley y el 

Evangelio. 

Rechazando también la teología pactual paidobautista 

Además, al considerar al Antiguo Pacto como una administración del pacto 

de gracia, los teólogos reformados fácilmente justificaron el paedobaptismo 

(bautismo de infantes). Al enseñar que el Antiguo Pacto era el Pacto de 

Gracia anteriormente administrado, podrían declarar que los hijos de 

cualquier miembro del pacto de gracia también están en el pacto de gracia 

por el privilegio natural de nacimiento (Génesis 17: 7). Puesto que los niños 

deben recibir el signo del pacto al nacer (Génesis 17:10), es normal que lo 

reciban bajo la nueva administración del pacto de gracia. 

Por otro lado, si el pacto establecido con Abraham no era el pacto de gracia 

sino otro pacto, pero subsirviente al pacto de gracia, podemos mantener el 

principio bautista de que no es descendencia natural por nacimiento, sino 

nacimiento espiritual, que da entrada al Pacto de Gracia y todos sus 

privilegios (Juan 1: 12-13, 3: 3-6). Por eso la señal del pacto debe reservarse 

solamente a aquellos que profesan fe en Cristo. "Lo que nace de la carne es 

carne, y lo que es nacido del Espíritu es espíritu" (Juan 3: 6). 

La próxima cuestión explicará más la comprensión Bautista del Pacto de 

Gracia mostrando cómo fue revelado en la historia de la redención. 

                                                           
21 Cuando se habla del Pacto hecho por Cristo en el nuevo testamento en contraste con el Antiguo 

Pacto es llamado Nuevo Pacto. Cuando lo vemos aplicado a nosotros y lo contrastamos con el Pacto 

hecho con Adán lo llamamos Pacto de Gracia.  



150 
 

¿Cómo se ha revelado el Pacto de Gracia en la historia de la redención? 

Comenzamos por presentar el Pacto de Obras. Luego mostramos el Pacto de 

Gracia y lo diferenciamos del Pacto de Obras. Ahora veremos cómo los 

Bautistas tenían una comprensión particular y distinta de como el Pacto de 

Gracia estaba presente en el Antiguo testamento. La Confesión de Fe de 

1689 rechazó la concepción de un Pacto de Gracia administrado por la 

Antigua Alianza22, así como creen otros reformados. Aquí está cómo los 

bautistas enseñan la revelación del Pacto de Gracia en la historia de la 

redención en el capítulo 7: 

(P. 3). Esta Alianza [el Pacto de Gracia] es revelado en el 

Evangelio; En primer lugar, a Adán en la promesa de salvación por la 

semilla de la mujer, y después por etapas sucesivas, hasta que su plena 

revelación se completó en el Nuevo Testamento. 

En vez de hablar de la administración del Pacto de Gracia, la confesión habla 

de su revelación. Esta distinción puede parecer trivial, pero, a la luz de los 

tratados de la época sobre los pactos, es difícil exagerar su importancia. La 

palabra administración (aplicada a la gracia) se refiere a un enfoque 

completamente diferente para presentar el Pacto de Gracia, un enfoque que 

la Confesión Bautista conscientemente rechazó y que constituye el punto de 

ruptura con la parte Teología Reformada Paedobautista23. Estos 

diferenciaban El pacto de Gracia de su administración y la administración 

de la elección. Así, El pacto de Gracia fue administrado por múltiples pactos 

en el Antiguo Testamento y estar en la administración visible de la alianza 

(formar parte del pueblo visible de Dios), no significaba de hecho ser un 

elegido (ser salvo). Esta diferenciación justificaba la idea de que el pueblo 

de Dios está formado tanto de personas regeneradas como de no regeneradas 

y que se puede entrar tanto por el nuevo nacimiento como por el nacimiento 

natural. Esta concepción se basa en la idea de que la Antigua Alianza 

administraba el Pacto de Gracia y contenía un solo pueblo de Dios formado 

por hijos físicos y espirituales de Abraham (Romanos 9: 6-8). 

Esta comprensión del Pacto de Gracia no está en la Confesión de 1689: Al 

contrario, ella habla de la revelación progresiva del Pacto de Gracia. Esta 

revelación se hizo primero en la forma de una promesa antes de ser 

presentada en forma de un pacto (Ef. 2:12). Una vez que la promesa se 

cumplió, el Pacto de Gracia fue plenamente revelado y tomó la forma de un 

Pacto: El Nuevo Pacto. Los Bautistas entendían por lo tanto el Pacto de 

                                                           
22 Pueden comparar el capítulo 7 de la confesión Bautista 1689 con el capítulo 7 de la confesión de 

Westminster.  
23 Algunos Paidobautistas sostenían una perspectiva similar sobre los pactos antiguo testamentarios 

John Cameron, Moise Amyraut, Samuel Bolton, vea “De la sombra a la sustancia” escrito por Sam 

Renihan.  



151 
 

Gracia de la siguiente manera: anunciado en el AT / realizado en el 

NT; Parcialmente revelado en el tiempo de la Ley / plenamente revelado en 

el tiempo del Evangelio: Una promesa futura/una alianza consumada por la 

sangre. 

Ser un descendiente de Abraham no daba ningún estatus en el Pacto de 

Gracia (Lucas 3: 8), sino únicamente en “el Pacto de la circuncisión" 

(Hechos 7: 8). La Alianza era una alianza de obras y no de gracia (Gálatas 

5: 3, Romanos 2:25).  

¿Por qué fue dado diversos pactos si no eran el Pacto de Gracia?  

Fueron dados para conducirnos a Cristo y preparar su camino. Con cada 

pacto acortando el rango de donde vendría el Hijo, enseñándonos sobre el 

Hijo y su pueblo y acrecentando (clarificando) las leyes y su dureza que 

nadie puede cargar y que cargaría el Hijo, cada paso hasta la venida del Hijo 

(Gálatas 3:19, 22-25). Aun con Abraham que es llamado el Padre de la Fe 

por su relación con Dios antes de establecer un pacto y por ser el pacto hecho 

con Él, el que más gracia revelaba, la circuncisión mostraba simbólicamente 

lo que los descendientes de Abraham debían hacer (cumplir toda justicia) 

para obtener lo que estaba prometido, la bendición para todas las naciones 

(Génesis 17:14; 18: 18-19). El pueblo de Israel simbolizaba al Hijo de Israel 

que vendría en quien todas las naciones de la tierra serían benditas (Mateo 

2:15). 

¿Dónde estaba el Pacto de Gracia durante ese tiempo?  

Era una promesa revelada a través de las alianzas y hasta podemos decir que 

comunicaban24 o administraban el mensaje (o partes del mensaje) sobre el 

pacto de Gracia, pero era diferente de ellas. El apóstol Pablo habla de los 

pactos de la promesa" (Efesios 2:12). Los pactos del Antiguo Testamento 

estaban en servicio de la promesa, pero estos no eran la promesa. La 

promesa era el Evangelio antes de su cumplimiento. Ella fue revelada 

primero a Adán, en la promesa de salvación por la semilla de la mujer 

(Génesis 3:15). Dios no firmó una alianza con Adán, pero le reveló una 

promesa. De la misma manera, la promesa que Dios hizo con Abraham era 

diferente de la alianza de la circuncisión que estableció con el patriarca 

(Gálatas 3:18). Sin embargo, hasta que la semilla viniera, la promesa estaba 

bajo la tutela de la Antigua Alianza (Gálatas 3:23) y es a través de ella que 

Dios revela el Pacto de Gracia progresivamente, como afirma la Confesión 

de Fe. 

Durante todo el período del Antiguo Testamento, el Pacto de Gracia fue 

revelado a través de las sombras y de los tipos que anunciaban la venida de 
                                                           
24 Véase el punto 6 del capítulo 8 de la confesión bautista 1689 



152 
 

Cristo (Colosenses 2:17, Hebreos 8: 5, 10: 1).Aquellos que tuvieron fe como 

Abraham, es decir, una fe para la salvación por el Espíritu Santo, vieron las 

realidades celestiales más allá de las sombras terrestres (Hebreos 11: 13-16, 

Juan 8:56), mientras que otros se agarraron a la gloria pasajera de la Antigua 

Alianza (2 Corintios 3: 7), permaneciendo endurecidos e incrédulos, 

murieron en sus pecados (Romanos 11: 7-10, Juan 6:58). 

Los patriarcas, Moisés, David, los profetas y muchos otros creyentes en 

medio del pueblo fueron salvos teniendo la fe en Cristo por las promesas de 

YHWH (Yahwéh). Estas promesas eran el Evangelio, el Pacto de Gracia 

revelado progresivamente desde la caída del hombre (Lucas 24:27, 1 Pedro 

1: 10-11). La Antigua Alianza no era propiamente el Pacto de Gracia. Pero 

a través de la Antigua Alianza, Dios reveló el Pacto de Gracia y por ella dio 

la vida a todos sus elegidos que Él regeneró por su Espíritu y justificó por 

la fe. Por lo tanto, desde el principio sólo los creyentes forman parte del 

Pacto de Gracia y nadie en él entra sin la fe. El nacimiento natural nunca fue 

un medio para entrar en el reino de Dios (Pacto de Gracia), ni en el período 

de la Antigua ni en el tiempo de la Nueva Alianza (Juan 3: 3-6). 

La llegada al Nuevo Testamento marca la revelación completa del Pacto de 

Gracia. Para sostener esta afirmación, la confesión se basa en hebreos 1: 1-

2:  

1 Habiendo Dios anteriormente hablado muchas veces, y de muchas 

maneras, a los padres, por los profetas, 2 en estos últimos días nos ha 

hablado por el Hijo, a quien ha constituido heredero de todas las cosas, 

y por quien ha hecho también el mundo. 

La revelación anterior a la encarnación del Hijo era incompleta; su venida 

llevó el Pacto de Gracia a su plenitud y dio la palabra final en la revelación 

de Dios. Esta revelación completa se hace por el cumplimiento de la 

promesa. Ahora los creyentes tienen más que una promesa divina (Hebreos 

6:17), ellos tienen una alianza sellada en la sangre de Cristo (Hebreos 8: 

6). La implicación es la siguiente: el Pacto de Gracia es en realidad la Nueva 

Alianza. Todos los que fueron salvos en el transcurso de la historia, lo 

fueron por la Nueva Alianza (Hebreos 9:15). Son únicamente las 

bendiciones de esa Alianza que dan la vida eterna, pues ella fue establecida 

sobre mejores promesas, y promesas diferentes de aquellas ofrecidas por la 

Antigua Alianza. En otro tiempo, la Nueva Alianza no era visible, no era 

todavía una alianza, pero era una promesa. Ahora, ella es visible, su Rey y 

Mediador apareció (2 Timoteo 1:10, Hebreos 9:26), su pueblo está reunido 

en un solo cuerpo (Juan 11:52) y sus ordenanzas están dispuestas 

eficazmente en su Iglesia (Efesios 4: 16). 



153 
 

El federalismo de 1689 reemplazó el concepto paedobaptista de Un pacto 

de gracia bajo diferentes administraciones por Un único pacto de gracia 

revelado por otros pasos modelo. La comprensión de este federalismo en 

particular es que el pacto de gracia no fue formalmente establecido durante 

el período del A.T, sino que se reveló (de manera subyacente y tipologica) 

a través de los diferentes pactos. Por lo tanto, según este punto de vista, el 

Antiguo Pacto era distinto y subserviente al pacto de gracia.  

En la próxima cuestión, vamos a examinar lo que Cristo debería realizar 

para que el Pacto de Gracia sea eficaz. Nosotros veremos el Pacto Eterno de 

la Redención entre el Padre y el Hijo para la redención de los elegidos. 

EL PACTO ETERNO DE REDENCION 

¿Qué es el Pacto Eterno de Redención? 

Hasta ahora, examinamos lo que es El Pacto de Obras, explicamos el 

funcionamiento de su principio de mérito, a continuación, presentamos el 

Pacto de Gracia y demostramos cómo fue revelado progresivamente en la 

historia de la redención. Este estudio nos permitirá comprender un poco 

mejor la relación entre el Pacto de Obras y el Pacto de Gracia. Una cuestión 

nos ayudará a ver todo el escenario es: ¿Qué es el Eterno Pacto de 

Redención? La última parte del párrafo 3 [de la Confesión de Fe] responde 

a esta pregunta. Leamos el párrafo entero: 

(P. 3). Este pacto se revela en el evangelio; en primer lugar, a Adán en 

la promesa de salvación a través de la simiente de la mujer, y luego 

mediante pasos adicionales hasta completarse su plena revelación en 

el Nuevo Testamento;1 y está fundado en aquella transacción federal 

y eterna que hubo entre el Padre y el Hijo acerca de la redención de los 

elegidos;2 y es únicamente a través de la gracia de este pacto como 

todos los descendientes del Adán caído que son salvados obtienen vida 

y bendita inmortalidad, siendo el hombre ahora totalmente incapaz de 

ser aceptado por Dios bajo aquellas condiciones en las que estuvo 

Adán en su estado de inocencia.3. 

El Pacto de Gracia es la manifestación en el tiempo y en el espacio del Pacto 

Eterno de Redención. 

Este Pacto de Redención es llamado la alianza-transacción que hubo entre 

el Padre y el Hijo para la redención de los elegidos. Desde la eternidad, 

existe un pacto entre el Padre y el Hijo para realizar el Pacto de Gracia a fin 

de conceder la vida eterna a los elegidos (Tit. 1:2; 2 Tim. 1: 9-10). Este 

Pacto Eterno de Redención es revelado en la Biblia por la doctrina de la 

elección (Efesios 1: 3-5). Él es igualmente revelado por la misión que Cristo 



154 
 

recibió de su Padre cuyo origen es desde la eternidad (Juan 6:38-39, 1 Pedro 

1:20). "Presentando a Cristo que fue muerto desde la fundación del mundo" 

(Apocalipsis 13: 8), Debemos comprender que la redención de los creyentes 

por la muerte de Jesús ya estaba eternamente establecida por Dios. A eso es 

lo que nosotros llamamos Pacto Eterno de la Redención. 

¿Cuáles eran entonces los términos de ese pacto entre el Padre y el 

Hijo?  

El Hijo debería tomar una naturaleza humana y venir al mundo como un 

verdadero hombre nacido bajo la Ley (Filipenses 2: 7, Gálatas 4: 4). Él 

debería llevar una vida sin pecado observando la voluntad de Dios expresada 

en la Ley moral y también en todo lo que el Padre exigiera de él (Mateo 

5:17, 26:42, Juan 8:29). Él debía convertirse en el representante sacrificial 

de todos los creyentes y sufrir la maldición de la Ley (la muerte) en su lugar, 

muriendo en la cruz (Gálatas 3:13, Filipenses 2: 8, Hebreos 2: 14-17).  

En cambio, el Padre debería darle la vida resucitándolo de entre los muertos, 

elevándolo a su diestra y someter a Él todas las cosas, y brindarle las mismas 

gracias y comunión a su pueblo que está a su servicio, heredero con Él de la 

vida eterna (Hechos 2:24 Filipenses 2: 9-11, Tito 2:14). Este es el Pacto de 

Redención entre el Padre y el Hijo. 

¿El Hijo no pudo haber cumplido esa misión tan pronto como el primer 

Adán transgredió el Pacto de Obras y llevó a todos los hombres a bajo 

la condenación de la Ley?  

Nada es imposible para Dios, pero no fue así que Él quiso poner en práctica 

su plan de redención. La Escritura declara que ese plan sólo llegó "en la 

dispensación del cumplimiento” (Efesios 1:10, Gálatas 4: 4). Debemos 

entender que todo período anterior a la encarnación no sólo sirvió para 

introducir el contexto histórico que permite al Hijo realizar la redención, 

sino también para montar el telón de fondo que nos permite comprender la 

redención. ¿Cómo podríamos entender el Pacto de Obras que el Hijo debía 

cumplir sin la Antigua Alianza para desvelar su significado? ¿Cómo 

concebir la muerte expiatoria de Cristo sin el sistema sacrificial del Antiguo 

Testamento? ¿Cómo contemplar nuestra redención eterna sin su 

prefiguración en la historia de la redención? ”Todo lo cual es sombra de las 

cosas venideras, pero la sustancia es Cristo. "(Col. 2:17). Esto nos permite 

entender a Jesucristo y su obra (Jn. 5:39) de tal manera que contemplamos 

la grandeza y la profundidad del amor de Dios revelado en Cristo una vez el 

Pacto fue consumado (Ef. 3: 1-21). 

Así como comprendemos a Adán a la luz de aquel que había de venir, 

comprendemos todas las Escrituras del Antiguo Testamento a la luz de su 



155 
 

realización en Cristo (Lucas 24:27). Es entonces en ese sentido que "Cristo 

es para aquellos que creen: él es el “telos” (el fin) hacia el cual la ley 

apunta. El Pacto Eterno de Redención consumado por Jesús nos permite 

entender el Antiguo Testamento, que a cambio nos permite contemplar la 

gloria divina revelada en la Nueva Alianza de Génesis a Apocalipsis (2 

Corintios 3: 14-18). La Nueva Alianza es la manifestación concreta de las 

realidades celestes en el mundo visible. El Nuevo Pacto es el Pacto Eterno 

de Redención consumado y que se revela a nosotros a través de Cristo como 

el Pacto de Gracia, pues trae beneficios celestiales y eternos (Heb. 9:15). 

La Confesión termina esta sección declarando que:  

"y es únicamente a través de la gracia de este pacto como todos los 

descendientes del Adán caído que son salvados obtienen vida y bendita 

inmortalidad".  

De esta manera, en todos los tiempos, fueron salvos por la gracia de la Nueva 

Alianza en Jesucristo. Incluso antes de que se estableciera como una alianza 

ratificada en la sangre (Hebreos 13:20), que se desarrolló con una promesa 

garantizada por la Palabra de Dios (Hebreos 6:17). Este Pacto de Gracia 

revelado y consumado en la historia se basa en el pacto eterno entre el Padre 

y el Hijo por la redención de los elegidos. Ella es la característica única de 

la salvación de acuerdo con lo que la Escritura declara: " Y en ningún otro 

hay salvación; porque no hay otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres, 

en que podamos ser salvos. (Hechos 4:12). 

¿EN QUE SI ESTAMOS DE ACUERDO CON LA TEOLOGÍA DEL 

PACTO PRESBITERIANA25? 

En la terminología: Hay un acuerdo entre Presbiterianos y Bautista 

Reformados en el uso de la misma terminología. Ambos creemos que “el 

Pacto de Obras, el Pacto de Gracia y el Pacto Eterno de Redención” son 

parte de una básica y clara de la teología del pacto. 

En la unidad orgánica de los pactos significa que dependen y surgen los 

unos de los otros. Los pactos divinos no son entes independientes. Son todos 

fases en el crecimiento de la misma planta. El pacto adánico proporciona el 

debido contraste para resaltar la supremacía de Cristo y su obra frente a la 

falibilidad y necesidad humana (1 Corintios 15:22; Juan 1:5). El pacto con 

Noé proporciona el contexto estable en que puede trazarse el propósito de 

Dios expresados primariamente en Gn 3:15 y  en los pactos posteriores (Gen 

8:20-9:7). El pacto mosaico es orgánicamente dependiente del pacto con 

Abraham. Las bendiciones especificas del Pacto Abrahamico (Gen 12:1-3; 

15:1-7; 18-21; 17:1-8) comenzaron a cumplirse bajo el pacto mosaico (Ex 
                                                           
25 Llamado también Teología del Pacto presbiteriana o Federalismo Westminster.  



156 
 

1:6-7; 2:23-25; 6:2-8; Dt 1:8-11) La misericordia de Dios para con Israel se 

debió al pacto con Abraham (Ex 32:12-13) A la inversa, las bendiciones del 

pacto abrahamico dependían de la obediencia del pacto mosaico (Dt 7:12-

13; 11:13-17). Las bendiciones mencionadas en estos pasajes fueron 

prometidas originalmente en el pacto Abrahamico, pero posteriormente 

dependen de la obediencia al mosaico. ¡Cuán imposible es llamar al pacto 

con Abraham un Pacto de Gracia, a la vez que al pacto mosaico un Pacto de 

obras! Porque son inseparables. El pacto con David esta orgánicamente 

relacionado con los de Abraham y Moises. Deuteronomio 17:14-20 enseña 

que la monarquía davídica está estrechamente relacionada con los pactos 

mosaicos y abrahamico. 1 Reyes 2:2-4 indica que la obediencia al pacto 

mosaico era necesaria para alcanzar las promesas hechas a David. El Nuevo 

Pacto esta orgánicamente relacionado con todos los pactos precedentes (Eze 

37:24-28; Luc 1:72-73; Hech 13:32-34; Heb 8:10) 

La unidad temática de los pactos significa que tienen un solo tema o 

propósito final. El texto que representa y resume este punto en Efesios 2:12, 

que traducido literalmente habla de “Los pactos de la promesa”. Es claro 

que todos los pactos eran el desarrollo de una sola promesa, no muchas 

promesas. Esta unidad temática puede verse en una repetida frase o tema 

clave que aparece en los pactos divinos: “Yo seré vuestro Dios y vosotros 

seréis mi pueblo” todas apuntaban al Nuevo Pacto y a su consumación. (Gen 

17:7-8; Ex. 25:8; 6:6-7; 2 Sam 7:14; 2 Cro 23:16; Jer 31:33; Apoc. 21:3)  

RECORDANDO EL DESACUERDO FUNDAMENTAL 

EL PACTO DE GRACIA PROMETIDO 

“Este pacto se revela en el evangelio; en primer lugar, a Adán en la 

promesa de salvación a través de la simiente de la mujer, y luego 

mediante pasos adicionales hasta completarse su plena revelación en 

el Nuevo Testamento; y tiene su fundamento en aquella transacción 

federal y eterna que hubo entre el Padre y el Hijo acerca de la 

redención de los escogidos; y es únicamente a través de la gracia de 

este pacto como todos los descendientes del Adán caído que son 

salvados obtienen vida y bendita inmortalidad, siendo el hombre ahora 

totalmente incapaz de ser aceptado por Dios bajo aquellas condiciones 

en las que estuvo Adán en su estado de inocencia” 

Este es el corazón de la teología del pacto Bautista y es lo que nos diferencia 

de la teología del pacto Presbiteriana. Para nosotros el pacto de gracia se va 

revelando de manera progresiva y subyacente a través de los diferentes 

pactos históricos que nos relata las Escrituras que eran sombras de verdades 

eternas.  Los bautistas desde el principio rechazaron la formula 

Presbiteriana. 



157 
 

"el Antiguo Pacto y el Nuevo Pacto difieren en sustancia y no solo en 

la forma de la administración" Nehemias Coxe 

Aunque se comparte la unidad orgánica y temática del pacto de Gracia a 

través de las Escrituras, como Bautistas rechazamos la formula presbiteriana 

que de “un pacto de gracia en diversas (o dos administraciones) por el simple 

hecho de no ser una “fórmula bíblica”. En palabras de Pink: 

“Cada pacto de Dios con el hombre prefiguraba algún elemento del 

pacto eterno concertado con Cristo desde antes de la fundación del 

mundo en favor de sus escogidos. Los pactos de Dios con Noé, 

Abraham y David exhibían diferentes aspectos del pacto de gracia tan 

cierto como los distintos utensilios del tabernáculo tipificaban 

determinadas características de la persona y obra de Cristo. Sin 

embargo, tal como esos utensilios tenían un uso puntual e inmediato, 

los pactos concernían tanto a lo carnal y terrenal como a lo espiritual 

y celestial. Este hecho doble queda ilustrado y ejemplificado en el 

pacto que estamos considerando. Su aspecto literal y externo ya se 

conoce bien, así que no precisamos extendernos más. El sello y señal 

del pacto – el arcoíris – y su promesa fueron cosas visibles y tangibles; 

cosas que el hombre por sus sentidos comprueba hasta el día de hoy” 

Otros materiales a consultar:  

 “Los pactos paralelos de Dios”, por Peter Masters. 

 “El 'Pacto Evangélico' de Moisés”, Peter Masters 

 “El Pacto de Gracia”, Peter Masters 

 “El valor de los convenios” – Peter Masters 

 “Un discurso de los pactos que Dios hizo con los hombres ante 

la ley” por Nehemías Coxe.   

 “El hacha puesta a la raíz: o, un golpe más en la base del 

Bautismo Infantil, y la Membresía de la Iglesia” por Benjamin 

Keach.  

 “Pactos Divinos” por Arthur Pink.  

 “Grandes Exponentes Bautistas y su Teología del Pacto” editado 

por Luis J. Torrealba.  

 “Distintivos Bautistas” por Pascal Denault.  

 “De la sombra a la sustancia” por Samuel Renihan 

- https://www.youtube.com/playlist?list=PLUkfHuFCLuxpVyaaTQXxp

W8Ghe9hk9EB5  

- https://www.youtube.com/playlist?list=PLUbU7tp2l5TNgTwwEn9C4f

1cB68kKatwE  

- https://federalismo1689esp.wordpress.com/  

- https://contrast2.wordpress.com/  

https://www.youtube.com/playlist?list=PLUkfHuFCLuxpVyaaTQXxpW8Ghe9hk9EB5
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUkfHuFCLuxpVyaaTQXxpW8Ghe9hk9EB5
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUbU7tp2l5TNgTwwEn9C4f1cB68kKatwE
https://www.youtube.com/playlist?list=PLUbU7tp2l5TNgTwwEn9C4f1cB68kKatwE
https://federalismo1689esp.wordpress.com/
https://contrast2.wordpress.com/


158 
 

CUADROS COMPARATIVOS DE NUESTRA COMPRENSIÓN DE 

LA ESTRUCTURA BÍBLICA CON OTRAS POSTURAS 

Federalismo Bautista 

1689 

Cosas en 

Común 

Federalismo Westminster 

- Credobautista 

- El Pacto de Gracia es 

el Nuevo Pacto 

- Los miembros del 

Pacto de Gracia son 

los elegidos.  

- Los santos del 

A.T. y N.T. 

fueron 

salvados por 

medio del 

Pacto de 

Gracia. 

- El Pacto de 

Obras antes 

de la Caída. 

- Paidobautista 

- Los Pactos del A.T. y el 

Nuevo Pacto son 

Administraciones del 

Pacto de Gracia  

- Los miembros del Pacto 

de Gracia son los 

elegidos (que pertenecen 

a la substancia) más los 

no elegidos (que 

pertenecen solo a la 

administración). 

 

Federalismo B. 1689 Cosas en 

Común 

Dispensacionalismo 

- Hermenéutica Histórico - 

Gramatical y Tipológica 

con aplicación retro activa 

del Nuevo Testamento 

hacia el Antiguo 

Testamento y cimentando 

el nuevo en el A.T. 

- El Nuevo Pacto es hecho 

con la Iglesia. 

- El Pacto de Gracia une la 

historia redentora. 

- El Israel Nacional (étnico) 

era un tipo de la Iglesia 

(El verdadero Israel o el 

Israel de Dios, el 

remanente) y la Iglesia 

estaba en el Israel 

Nacional. 

- La Iglesia es el Israel 

Escatológico de las 

profecías del Antiguo 

Testamento. 

- La Trinidad.  

- Justificación 

por fe 

solamente. 

- El Israel 

nacional y la 

Iglesia fueron 

constituidos 

diferentes.  

-  

- Rechaza la 

Interpretación 

Tipológica y 

retroactiva. 

- El Nuevo Pacto es 

hecho con Israel 

nacional. 

-  Israel y la Iglesia 

son dos Pueblos de 

Dios diferentes con 

dos Propósitos y/o 

dos caminos 

diferentes. 

- La Iglesia no estaba 

profetizada en el 

A.T.  

- Los 10 

mandamientos no 

son para la Iglesia a 

no ser que se repitan 

en el N.T. o tan solo 

como son repetidas 

en el N.T. 



159 
 

- Las leyes Morales (Los 

10 M.) Se aplican tanto al 

A.T. como al N.T.  

- Rechaza el Pacto 

Eterno de 

Redención.   

 

Federalismo Bautista 

1689 

Cosas en Común Teología del Nuevo 

Pacto 

- Pacto de Obras 

- El Pacto de Gracia 

une la historia 

redentora. 

- Los Santos del A.T. 

(El Remanente del 

A.T.) siempre 

fueron parte de la 

iglesia que fue 

inaugurada y se le 

dio instituciones y 

directrices para la 

adoración en la 

muerte de Cristo 

(Nuevo Pacto)   

- La ética Cristiana es 

La ley Moral (Los 

10 M.) 

- Distingue los pactos 

históricos. 

- Hermenéutica 

Histórica 

Gramatical y 

tipológica.  

- La Iglesia es el 

Israel Espiritual.  

- El Pacto Mosaico 

fue un pacto de 

Obras.  

- El Israel Nacional 

era el Tipo de la 

Iglesia. 

- Credobautistas 

- La mayoría rechaza 

el pacto de Obras.  

- Rechazan el pacto 

de Gracia. 

- Los santos del A.T. 

fueron agregados a 

la iglesia después de 

que fue construida 

en pentecostés.  

- L ética Cristiana es 

La Ley de Cristo.  

 

Federalismo Bautista 

1689  

Cosas en Común Federalismo Bautista 

del siglo XX* 

- El Pacto de Gracia 

es el Nuevo Pacto 

no el Antiguo Pacto.  

- El Pacto Mosaico 

fue un pacto de 

Obras para la vida 

temporal en 

Canaán.  

- La Segunda 

confesión de fe 

Bautista de Londres 

de 1689 pero con 

diferentes 

interpretaciones del 

Capítulo 7.  

- La membresía del 

Nuevo Pacto está 

limitada al elegido. 

- El Pacto de Gracia 

tiene una substancia 

y múltiples 

administraciones.  

-    El pacto Mosaico 

fue un pacto de 

Gracia.  

* Esto no significa que esta visión apareció en el Siglo XX recién sino que 

en esta época es que fue mayoritaria entre los bautistas pero ya el siglo 

XVII habían algunos que sostenían una visión similar como John Gill.  

 



160 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



161 
 

CREDOS UNIVERSALES 
La Iglesia Reformada Bautista, como parte de la única Iglesia de Jesucristo, 

comparte con la mayoría de la Cristiandad histórica y tradicional los cuatro 

Credos Ecuménicos (= “Ecuménicos” en cuanto representan a la comunión 

de todo el Cristianismo). El Credo Niceno, del año 325 (con su corrección 

en el 381 en Constantinopla), el credo de Calcedonia (451 d.c.), el Credo 

Atanasiano (aprox. siglo V) y el Credo Apostólico (aprox. siglo II-III). 

Cuando los cristianos confiesan uno de estos Credos, afirman lo que tienen 

en común: están bautizados en esta fe y se reúnen en el nombre de Dios para 

ser fortalecidos en la fe. Los Credos nacen de la necesidad de la Iglesia 

antigua por contar con un fundamento claro en cuanto a los valores y 

creencias incuestionables de la fe cristiana, así como también, de la 

búsqueda de unificación de las doctrinas y dogmas de fe (p. ej. la Trinidad, 

la doble naturaleza de Cristo, etc.). Ante las arremetidas de diferentes 

movimientos no-cristianos, como los arrianos26, docetistas27 y gnósticos28, 

los obispos de la época se reunían durante largo tiempo hasta encontrar la 

solución a las diferentes y problemáticas que acontecían a la Iglesia y a su 

vida en común.  

Esta solución era representada mediante un Credo, el cual explicaba lo que 

era correcto creer y lo que no, algo imprescindible para que la Iglesia pudiera 

crecer sin divisiones ni corrupción ante interpretaciones erróneas de la 

Biblia. Vale destacar que los Credos no son extractos de la Biblia, sino 

tratados teológicos que intentan resumir la doctrina y el mensaje que hay en 

ella, mencionando las creencias básicas que nos unen a todos los cristianos. 

Cuando decimos el Credo no estamos orando, sino que estamos confesando, 

es decir, dando testimonio vivo de nuestra fe de una manera sencilla y 

resumida. 

                                                           
26 Los Arrianos fueron un movimiento liderado por un obispo llamado Arrio que sostenía que Jesús 

no podía ser Dios, sino que sólo era hombre. El arrianismo fue condenado como herejía por el 

Concilio de Nicea (325). 
27 Los Docetistas eran aquellos que sostenían que Jesús sólo “parecía” hombre (gr. dokeo: “parecer”) 

y que no había sufrido la crucifixión, ya que su cuerpo sólo era aparente y no real. La doctrina 

docética, enraizada también en el dualismo gnóstico, dividía tajantemente los conceptos de cuerpo y 

espíritu, atribuyendo todo lo temporal, ilusorio y corrupto al primero y todo lo eterno, real y perfecto 

al segundo; de ahí que sostuviera que el cuerpo de Cristo fue tan sólo una ilusión y que, de igual 

modo, su crucifixión existió más que como mera apariencia. 
28 Los Gnósticos fueron el movimiento herético más poderoso y que hizo temblar las bases de la 

Iglesia durante los tres primeros siglos del Cristianismo, convirtiéndose finalmente en un pensamiento 

declarado herético después de una etapa de cierto prestigio entre los intelectuales cristianos. Se trata 

de una doctrina, según la cual los iniciados no se salvan por la fe en el perdón gracias al sacrificio de 

Cristo sino que se salvan mediante la gnosis, o conocimiento introspectivo de lo divino, que 

consideraban era un conocimiento superior a la fe. Ni la sola fe ni la muerte de Cristo bastan para 

salvarse. El ser humano es considerado autónomo para salvarse a sí mismo. El gnosticismo es una 

mística secreta de la salvación. Se mezclan sincréticamente creencias orientalistas e ideas de la 

filosofía platónica. Es una creencia dualista: el bien frente al mal, el espíritu frente a la materia, el ser 

supremo frente al Demiurgo, el alma frente al cuerpo. 



162 
 

CREDO DE LOS APÓSTOLES  

Creo en Dios Padre todopoderoso, creador del cielo y de la tierra. Y en Jesucristo su 

único Hijo, nuestro Señor, que fue concebido por obra del Espíritu Santo, nació de la 

Virgen María, padeció bajo Poncio Pilato, fue crucificado, muerto y sepultado, 

descendió a los infiernos, resucitó al tercer día de entre los muertos, subió a los 

cielos, está sentado a la derecha de Dios Padre todopoderoso, desde allí ha de venir a 

juzgar a los vivos y a los muertos. Creo en el Espíritu Santo, la santa Iglesia Católica, 

la comunión de los santos, el perdón de los pecados, la resurrección de la carne y la 

vida eterna. 

AMÉN. 

CREDO NICENO - CONSTANTINOPOLITANO  

Creemos en un solo Dios, Padre Todopoderoso, creador de Cielo y Tierra, de todo lo 

visible e invisible. Creemos en un solo Señor, Jesucristo, Hijo único de Dios, nacido 

del Padre antes de todos los siglos: Dios de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de 

Dios verdadero, engendrado no creado, de la misma naturaleza del Padre, por quien 

todo fue hecho. Que por nosotros y por nuestra salvación bajó del cielo: por obra del 

Espíritu Santo se encarnó de María, la Virgen y se hizo hombre. Por nuestra causa fue 

crucificado en tiempos de Poncio Pilato: padeció y fue sepultado. Resucitó al tercer 

día, según las Escrituras, subió al cielo y está sentado a la derecha del Padre. De 

nuevo vendrá con gloria para juzgar a vivos y muertos, y su Reino no tendrá fin. 

Creemos en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, que procede del Padre y del 

Hijo, que con el Padre y el Hijo reciben una misma adoración y gloria, y que habló 

por los profetas. Creemos en la Iglesia, que es una, santa, universal y apostólica. 

Reconocemos un solo bautismo para el perdón de los pecados. Esperamos la 

resurrección de los muertos y la vida del mundo futuro. 

AMÉN. 

 

EL CREDO DE CALCEDONIA 

Nosotros, entonces, siguiendo a los santos Padres, todos de común consentimiento, 

enseñamos a los hombres a confesar a Uno y el mismo Hijo, nuestro Señor Jesucristo, 

el mismo perfecto en Deidad y también perfecto en humanidad; verdadero Dios y 

verdadero hombre, de cuerpo y alma racional; cosustancial (coesencial) con el Padre 

de acuerdo a la Deidad, y cosustancial con nosotros de acuerdo a la Humanidad; en 

todas las cosas como nosotros, sin pecado; engendrado del Padre antes de todas las 

edades, de acuerdo a la Deidad; y en estos postreros días, para nosotros, y por nuestra 

salvación, nacido de la virgen María, madre de Dios, de acuerdo a la Humanidad; uno 

y el mismo, Cristo, Hijo, Señor, Unigénito, para ser reconocido en dos naturalezas, 

inconfundibles, incambiables, indivisibles, inseparables; por ningún medio la 

distinción de naturalezas desaparece por la unión, más bien es preservada la 

propiedad de cada naturaleza y concurrentes en una Persona y una Subsistencia, no 

partida ni dividida en dos personas, sino uno y el mismo Hijo, y Unigénito, Dios, la 

Palabra, el Señor Jesucristo; como los profetas desde el principio lo han declarado 

con respecto a Él, y como el Señor Jesucristo mismo nos lo ha enseñado, y el Credo 

de los Santos Padres que nos ha sido dado. 

AMEN 



163 
 

EL CREDO DE ATANASIO  

Todo el que quiera salvarse, debe ante todo mantener la Fe Universal. El que no 

guardare ésta Fe íntegra y pura, sin duda perecerá eternamente. Y la Fe Universal es 

ésta:  

Que adoramos a un solo Dios en Trinidad, y Trinidad en Unidad, sin confundir las 

Personas, ni dividir la Sustancia. Porque es una la Persona del Padre, otra la del Hijo 

y otra la del Espíritu Santo; más la Divinidad del Padre, del Hijo y del Espíritu es 

toda una, igual la Gloria, coeterna la Majestad. Así como es el Padre, así el Hijo, así 

el Espíritu Santo. Increado es el Padre, increado el Hijo, increado el Espíritu Santo. 

Incomprensible es el Padre, incomprensible el Hijo, incomprensible el Espíritu Santo. 

Eterno es el Padre, eterno el Hijo, eterno el Espíritu Santo. Y, sin embargo, no son 

tres eternos, sino un solo eterno; como también no son tres incomprensibles, ni tres 

increados, sino un solo increado y un solo incomprensible. Asimismo, el Padre es 

Dios, el Hijo es Dios, el Espíritu Santo es Dios. Y sin embargo, no son tres Dioses, 

sino un solo Dios. Así también, Señor es el Padre, Señor es el Hijo, Señor es el 

Espíritu Santo. Y sin embargo, no son tres Señores, sino un solo Señor. Porque así 

como la verdad cristiana nos obliga a reconocer que cada una de las Personas de por 

sí es Dios y Señor, así la religión Cristiana nos prohíbe decir que hay tres Dioses o 

tres Señores.  

El Padre por nadie es hecho, ni creado, ni engendrado. El Hijo es sólo del Padre, no 

hecho, ni creado, sino engendrado. El Espíritu Santo es del Padre y del Hijo, no 

hecho, ni creado, ni engendrado, sino procedente. Hay, pues, un Padre, no tres 

Padres; un Hijo, no tres Hijos; un Espíritu Santo, no tres Espíritus Santos. Y en ésta 

Trinidad nadie es primero ni postrero, ni nadie mayor ni menor; sino que todas las 

tres Personas son coeternas juntamente y coiguales. De manera que en todo, como 

queda dicho, se ha de adorar la Unidad en Trinidad, y la Trinidad en Unidad. Por 

tanto, el que quiera salvarse debe pensar así de la Trinidad.  

Además, es necesario para la salvación eterna que también crea correctamente en la 

Encarnación de nuestro Señor Jesucristo. Porque la Fe verdadera, que creemos y 

confesamos, es que nuestro Señor Jesucristo, Hijo de Dios, es Dios y Hombre; Dios, 

de la Sustancia del Padre, engendrado antes de todos los siglos; y Hombre, de la 

Sustancia de su Madre, nacido en el mundo; perfecto Dios y perfecto Hombre, 

subsistente de alma racional y de carne Humana; igual al Padre, según su Divinidad; 

inferior al Padre, según su Humanidad. Quien, aunque sea Dios y Hombre, sin 

embargo, no es dos, sino un solo Cristo; uno, no por conversión de la Divinidad en 

carne, sino por la asunción de la Humanidad en Dios; uno totalmente, no por 

confusión de Su sustancia, sino por unidad de Persona. Pues como el alma racional y 

la carne es un solo hombre, así Dios y Hombre es un solo Cristo; El que padeció por 

nuestra salvación, descendió a los infiernos, resucitó al tercer día de entre los 

muertos. Subió a los cielos, está sentado a la diestra del Padre, Dios Todopoderoso, 

de donde ha de venir a juzgar a vivos y muertos. A cuya venida todos los hombres 

resucitarán con sus cuerpos y darán cuenta de sus propias obras. Y los que hubieren 

obrado bien irán a la vida eterna; y los que hubieren obrado mal, al fuego eterno.  

Esta es la Fe Universal, y quien no lo crea fielmente no puede salvarse. 

AMÉN. 



164 
 

5 PRINCIPIOS BAUTISTAS 

LAS 5 SOLAS 

SOLA SCRIPTURA: La Palabra de Dios es la máxima autoridad en 

materia de fe y práctica. Por tanto, nada que aparte de la revelación de Dios 

puede regular la vida del creyente (Gal. 1:6-10; 2 Tim. 3:16; 2 Pe. 1:3). 

SOLA FIDE: La salvación es únicamente a través de la fe. La fe es la única 

evidencia necesaria y primaria de que la gracia de Dios ha obrado en 

nosotros de manera salvífica, y esta también nos es dada por gracia; 

excluyendo la posibilidad de que nuestras obras puedan contribuir (Efesios 

2:8-9, Romanos 3:28). 

SOLA GRATIA: La salvación es un don de Dios. Por tanto, es algo que el 

pecador recibe de forma inmerecida basada en los méritos de Cristo 

alcanzados durante su vida, muerte y resurrección (Efesios 2:8). 

SOLUS CHRISTUS: La salvación se encuentra solo en Cristo, excluyendo 

así todo otro camino para llegar a Dios (Hechos 4:12), el Cristo de las 

escrituras debe ser el Objeto de nuestra Fe (1 corintios 15:3-4). 

SOLI DEO GLORIA: El propósito de la salvación que recibimos es 

glorificar a Dios; poner de manifiesto las excelencias o virtudes de su 

carácter (Efesios 1:4-6; 1 Pedro 2:9). 

LAS DOCTRINAS DE LA GRACIA 

DEPRAVACIÓN TOTAL: El hombre (debido a la Caída y después de 

ella) es un ser totalmente depravado o corrupto; es incapaz de hacer nada 

para lograr su propia salvación, todo lo que hace está manchado de pecado 

y lo único que puede cambiarlo es el poder del E.S. a través de la predicación 

de la palabra de Dios (Hageo 2:11-14, Efesios 2:2-3, Rom. 3:10, Rom, 8:5, 

I Corintios 2:14, Isaías 64: 5-7, Génesis 8:21, 1 Corintios 2:14).  

ELECCIÓN INCONDICIONAL: Dios, desde la eternidad, escogió 

incondicionalmente para salvación a algunos de entre la masa de hombres 

pecadores. Hizo esto no porque previó que creerían al evangelio cuando les 

fuera ofrecido, sino por su propio amor y el propósito de glorificarse a sí 

mismo en la salvación de aquellos a quienes escogió libre e 

incondicionalmente. Y para este fin ha puesto también el medio necesario 

que es la predicación del evangelio requiriendo de nosotros el evangelismo. 

(Rom. 8:28-32, Deut. 7:7, 2 Tes. 2:13, Ef. 1:4, Ez. 36:22-32, 1 Pe. 2: 9, Jn. 

15:16, 1 Jn. 4:19, Ef. 1:3-5).  



165 
 

EXPIACIÓN LIMITADA: Cristo, al sacrificarse en la cruz, cargó con los 

pecados de aquellos a quienes Dios había escogido incondicionalmente para 

vida eterna y, de hecho, asegurando así la salvación de aquellos por quienes 

murió. Por lo tanto, su expiación se limita a ellos. Esto asegura que nuestra 

labor evangelística tendrá éxito, pues la palabra nunca vuelve vacia cuanto 

sabiendo que es Dios quien cambia los corazones y no nuestros humanos 

esfuerzos. (Juan 10:11-30, Hebreos 2:17-18, Juan 8:37-44, Juan 1:12-13, 

Mateo 26:28, Juan 17:20, Romanos 8:33).  

GRACIA IRRESISTIBLE: La gracia de Dios es irresistible para los 

escogidos (aquellos por quienes murió Cristo), y el propósito de elección de 

Dios y los beneficios de la obra salvadora de Cristo les será aplicada 

eficazmente por el Espíritu Santo de modo que sean regenerados y crean el 

evangelio. Es pues un deseo consiente manifestado en fe y arrepentimiento. 

Esto manifiesta que no solo será irresistible para el que Señor toca, en tanto 

la salvación sino que también lo será por toda su vida. (Juan 6:37, 64-65, 

Ezequiel 36:22-32).  

PERSEVERANCIA DE LOS SANTOS: Los que Dios ha escogido, por 

quienes murió Cristo, que han sido regenerados por el Espíritu Santo, serán 

preservados por el poder de Dios, perseverarán en la fe en santidad hasta el 

fin y serán salvos. Esto no significa que no puedan pecar sino que no se 

gozaran en el pecar sino más bien tendrán terrible dolor por fallar a su Dios 

y vendrán en arrepentimiento. (Filipenses 1:6, Filipenses 1:29, Lucas 8: 15, 

Jeremías 31: 31-34, Hebreos 8:6; 10; 12, Juan 10:27-29).  

EL PRINCIPIO REGULADOR 

Reconocemos que solo la palabra de Dios tiene autoridad sobre nuestras 

vidas y no nosotros mismos, cuanto más en su casa que es la iglesia (el 

conjunto de santos unidos consiente y ordenadamente para Adorar a Dios). 

El principio regulador de la adoración limita los elementos de adoración 

pública a la predicación, lectura de la Palabra, la cena del Señor, el bautismo, 

la participación de los miembros para edificación del cuerpo, la oración y el 

canto de Salmos, himnos, y cánticos espirituales. Dios en su palabra nos da 

a conocer sus atributos para amarlo y temerlo reverentemente, sus 10 

mandamientos como marco general de cómo movernos en este mundo y el 

fruto del E.S. para señalarnos con que actitud debemos movernos en este 

mundo, estas son también bases del P.R. (Col. 3:16, Mateo 18:20, 

Gén.28:16-19, l Tim.3: 15, Mat.15:3,8-9; 2Rey.16: 10-18, La Biblia 

condena explícitamente toda adoración que no es mandada por Dios. 

Lev.10:1-3; Deut.17:3; 4:2; 12:29-32; Jos.1:7; 23:6-8; Mat.15:13; Col.2:20-

23) 

 



166 
 

EL CESACIONISMO 

Reconocemos que la Biblia es la autoridad última de toda información y que 

ella es la revelación final de Dios. Las Escrituras, vistas en su totalidad, 

enseñan que el Espíritu, según su soberanía, prefirió enmarcar su actividad 

y estructurarla según los padrones revelados (La biblia, 66 libros). Esos 

padrones, y no otras “revelaciones”, deben ser el enfoque y modelo de las 

expectativas de la iglesia hoy. Entendemos que los dones de revelación 

autoritativa e imperativa encarnados en los órganos de revelación (Visiones, 

audiciones, éxtasis, apostolado, profeta, lenguas y traductor de lenguas) – 

tan prominentes en la vida de la iglesia del primer siglo – desaparecieron de 

la vida de la iglesia cuando se completó el canon escrito. Por tanto los dones 

de confirmación de la revelación, como el don de Sanidad y de hacer 

milagros también han cesado, no estamos señalando que Dios no sane o ya 

no haga cosas portentosas o tan difíciles que nosotros automáticamente 

exclamamos ¡milagro!. Sino que, en cuanto a la sanidad, afirmamos que 

Dios puede sanar por medio de la oración de su pueblo y que no está limitado 

a una persona “portadora del don” y en cuanto a los Milagros que fueron 

eventos súper naturales para confirmar el mensaje, así mismo han cesado 

los dones de soporte de estos dones de confirmación (don de fe, don de 

oración y etc.). Así mismo cualquier tipo de “guía” externa no es atribuible 

a estos dones ni se les puede atribuir Autoridad ni imperiosidad a la vida del 

creyente sino que siendo posibles por la providencia divina son dignas de 

reflexión. Una vez finalizada la compilación de la biblia acabo la necesidad 

de dichos dones, quedando los dones de edificación. Es manifiesto pues 

nuestro amor a la palabra de Dios y nuestra responsabilidad de su estudio. 

(Hebreos 1:1-2, 1 corintios 13: 8-12, EFESIOS 2:20, Judas 3, 1 Corintios 

15:8, Santiago 5:13- Lenguas para los incrédulos JUDIOS no a los 

creyentes: 1 Cor. 14: 21-25)29. 

CREDO-BAUTISMO e INMERSIÓN. 

Credobautismo 

1. Cuando el Nuevo Testamento describe lo que representa el bautismo, 

describe la vida nueva en Cristo. Leamos esos versos de Romanos 6 que 

acabo de mencionar. Somos resucitados a una nueva vida, se dice. El 

supuesto es que la persona que está siendo bautizada ha sido cambiada. Ha 

sido regenerada. 

2. Cuando el Nuevo Testamento pone en paralelo el bautismo y la 

circuncisión, hace un paralelo del bautismo no con el viejo pacto de la 

circuncisión de la carne, sino con la circuncisión del corazón. A modo de 

contexto, es útil recordar que a través del Antiguo Testamento, Dios le 

                                                           
29 https://www.the-highway.com/charismatic_index.html  

https://www.the-highway.com/charismatic_index.html


167 
 

recuerda periódicamente a su pueblo que en lo que él está más interesado no 

es en la circuncisión de la carne, sino la circuncisión del corazón. Miremos 

cuidadosamente Colosenses 2 para ver dónde está el paralelo: 11 En él 

también fuisteis circuncidados con circuncisión no hecha a mano, al echar 

de vosotros el cuerpo pecaminoso carnal, en la circuncisión de Cristo; 12 

sepultados con él en el bautismo, en el cual fuisteis también resucitados con 

él, mediante la fe en el poder de Dios que le levantó de los muertos. Cuando 

alguien dice "en ausencia de cualquier enseñanza en sentido contrario, 

debemos seguir considerando los bebés que no hayan sido salvos aún como 

miembros de la alianza.” Pero Colosenses 2 es bastante claro que enseña lo 

contrario, ¿no es así? La continuidad no es entre la circuncisión y el 

bautismo, sino entre la circuncisión del corazón y el bautismo. Es entre la fe 

salvadora y el bautismo; entre el Sello del E.S. en el corazón del creyente y 

la señal del Bautismo. 

3. No existen claros ejemplos de bautismo infantil en el Nuevo 

Testamento. De hecho, las referencias al bautismo hablan de conversión. 

Así, Pedro en Hechos 2 que ya he mencionado, habla de "arrepentimiento" 

y ser bautizado. Afirmamos, como él dice, que esta promesa es para sus 

hijos: ellos pueden arrepentirse y ser bautizados, sin ningún problema. Pero 

no ser bautizados, sin arrepentirse. Y, como se lee más adelante, la promesa 

no es sólo para nuestros hijos. Es "para sus hijos y todos los que están lejos, 

para todos cuanto el Señor nuestro Dios llama a sí mismo." Tenemos que 

pensar en nuestros hijos en la misma categoría de todos los que están lejos, 

con el deseo de que el Señor nuestro Dios debe llamar a sí mismo. El único 

ejemplo de bautismo en el Nuevo Testamento que no describe los 

destinatarios del bautismo al oír la Palabra o creer es Lidia en Hechos 16. Y 

como mujer, que viaja siendo comerciante fuera de casa, es la menos 

probable de haber tenido niños pequeños con ella. 

4. No existen referencias conocidas a bautismo infantil en la iglesia 

temprana, aunque hay muchas referencias al bautismo de los adultos. La 

primera referencia que vemos que el bautismo infantil es con Tertuliano 

alrededor AD200 que es en realidad un argumento en contra de esta práctica. 

La primera defensa del bautismo de niños que tenemos no es hasta Cipriano 

alrededor de AD250 y que estaba discutiendo por ello si era salvífico o no. 

No es el argumento para el bautismo de niños que oímos hoy. Uno esperaría 

que si el bautismo infantil estaba muy extendido y si no era universalmente 

aceptado (que claramente no lo era), entonces encontráramos muchas 

referencias a ello en los escritos de los líderes de la iglesia primitiva, pero 

no es así. 

 

 



168 
 

Inmersión 

¿Es esencial la inmersión? Algunos hermanos argumentan que el modo es 

irrelevante. Y a veces hacen comentarios poco serios como “hacen todo un 

drama por una mera cantidad de agua”. Más si entendemos el valor de los 

sacramentos, que el bautismo es un símbolo o una ilustración establecida 

por el Señor, entonces el modo en que se lleve a cabo obviamente es de gran 

importancia y aunque la Formula y la Fe del bautizado tienen primacía, no 

nos atrevemos a desmerecer cada detalle de lo que el Señor ha ordenado.  

Veamos algunas citas históricas sobre el significado de la palabra bautizar, 

su uso en la historia y lo que simboliza:  

Witsius declara: “No se puede negar que el significado natural de la palabra 

βαπτειν y βαπτζειν es sumergir, zambullir” (The Economy of the Covenants 

[La administración de los pactos], Libro IV, cap. 16, § 13). 

Calvino afirma: “La palabra bautizar significa sumergir, y la Iglesia 

primitiva observaba el rito de la inmersión” (Institución de la religión 

Cristiana libro IV, cap. xv, 19). 

Beza observa: “Cristo nos ordenó que fuésemos bautizados; esta palabra 

quiere decir con toda seguridad inmersión” (Epístola II. ad Thom. Tilium, 

(apud Spanhem. Dub. Evang, pars iii. Dub. 24.) Annotat. en Marc. vii. 4. 

Hechos xix. 3; Mat. iii. 11.) 

Epístola A Bernabé: “Bienaventurados los que, poniendo su esperanza en 

la cruz, han bajado a las aguas”. El otro afirma: “Descendemos a las aguas 

[…] y salimos de ellas […] con un temor reverencial en nuestros corazones, 

y con esperanza por medio de Jesús” (Epístola, cap. 11). 

La Enciclopedia católica en línea dice: “La forma más antigua usualmente 

empleada fue sin duda la inmersión. Esta no sólo es evidente a partir de las 

escrituras de los Padres y los primeros ritos tanto de las Iglesias Latinas y 

Orientales, sino que también puede observarse en las Epístolas de San Pablo, 

quien habla del bautismo como un baño (Efesios, v, 26; Rom., vi, 4; Tit., 

iii,5). En la Iglesia Latina, la inmersión parece haber prevalecido hasta el 

siglo doce. Después de ese tiempo se encuentra en algunos lugares tan tarde 

como el siglo dieciséis”30. 

G.J. Vossius observa: “Que los apóstoles sumergían a los que bautizaban 

no ofrece la menor duda […], y que la Iglesia primitiva siguió su ejemplo 

queda claramente probado por los innumerables testimonios patrísticos” (De 

Baptismo Disputationes, disp. 1, § 6) 

                                                           
30 http://ec.aciprensa.com/wiki/Bautismo?fbclid=IwAR2_aFcAIBJmiWY9amv3JwdOYuy1Q-

exmbEJch8nPwrcl-UvUsYbq3Vfc4U#Materia_y_Forma_del_Sacramento  

http://ec.aciprensa.com/wiki/Bautismo?fbclid=IwAR2_aFcAIBJmiWY9amv3JwdOYuy1Q-exmbEJch8nPwrcl-UvUsYbq3Vfc4U#Materia_y_Forma_del_Sacramento
http://ec.aciprensa.com/wiki/Bautismo?fbclid=IwAR2_aFcAIBJmiWY9amv3JwdOYuy1Q-exmbEJch8nPwrcl-UvUsYbq3Vfc4U#Materia_y_Forma_del_Sacramento


169 
 

Cirilo de Jerusalén, en el año 374 d. C., observa: “Después de estas cosas, 

se nos conducía al santo estanque del divino bautismo, así como Cristo fue 

llevado de la cruz al sepulcro. A cada uno se le preguntaba si creía, etc. Tras 

la confesión salvífica cada cual descendía tres veces a las aguas y volvía a 

subir; y esa agua de salvación era una sepultura para todos”. En otro pasaje, 

para mostrar cómo “el Espíritu bautiza toda el alma” basándose en el relato 

del bautismo espiritual de los primeros discípulos en Hechos 2:1–4, se 

refiere al modo de bautismo en agua, como analogía: “Porque así como el 

que se sumerge en las aguas y es bautizado se ve rodeado por todas partes 

por el agua, así también fueron bautizados completamente por el Espíritu 

Santo. ‘Llenó toda la casa donde estaban sentados’ [Hechos 2:2], porque la 

casa se convirtió en el recipiente del agua espiritual, y, al estar los discípulos 

sentados dentro de ella, toda la casa se llenó. De este modo, fueron 

enteramente bautizados; su alma y su cuerpo fueron revestidos con una 

vestidura divina y salvífica”. En otro pasaje, de nuevo: “Hasta Simón el 

mago vino al lavatorio bautismal; fue bautizado, pero no recibió 

iluminación. Su cuerpo se sumergió en agua, pero no dejó que el Espíritu 

iluminara su corazón. Su cuerpo se zambulló en el estanque y volvió a salir, 

pero su alma no fue sepultada con Cristo, ni tampoco resucitó con Él”2 

(Catechesis 20, § 4, y 17, § 14; Introducción, § 2). 

Gregorio Nacianceno, en el año 360 d. C., declara: “Somos sepultados con 

Cristo por el bautismo para que podamos también resucitar con El; 

descendemos con Él para poder ser levantados con Él; ascendemos con Él 

para poder ser glorificados con Él” (Oratio en Stennett, J.: An Answer to 

Mr. David Russen’s Book [Respuesta al libro del Sr. David Russen]). 

Peter Masters comenta: Las palabras de Juan 3:23 deberían alertarnos 

acerca de comentarios informales sobre la cantidad de agua: “Juan bautizaba 

también en Enón, junto a Salim, porque había allí muchas aguas […]”. El 

gran Juan Calvino, aun sin ser bautista, estaba bastante seguro de que este 

pasaje hacía referencia a la inmersión. Escribió: “De estas palabras se puede 

inferir que el bautismo fue administrado por Juan y Cristo sumergiendo el 

cuerpo en el agua […]. Aquí podemos percibir cómo el bautismo se 

administraba […] pues sumergían todo el cuerpo en agua”31. 

Tertuliano, en el año 204 d. C., afirma: “Porque se establece la ley del 

bautismo, y se prescribe su forma: ‘Id, y haced discípulos a todas las 

naciones, bautizándolos en el nombre…’. Unió la fe a la necesidad del 

bautismo; por consiguiente, desde ese tiempo, todos los que creyeron fueron 

sumergidos”. Y añade: “La persona que se va a bautizar, con gran sencillez 

[…] es conducida al agua y, mientras se pronuncian unas pocas palabras, se 

la sumerge”. De nuevo, cuando habla del vano afán por ser bautizado en el 
                                                           
31 https://www.studylight.org/commentaries/cal/john-3.html  

https://www.studylight.org/commentaries/cal/john-3.html


170 
 

Jordán, dice: “No hay ninguna diferencia entre lavarse en el mar o en un 

estanque, en un río o en una fuente, en un lago o en un canal; tampoco existe 

ninguna diferencia entre aquellos a quienes Juan sumergió en el Jordán y 

aquellos a los que Pedro zambulló en el Tíber” (De Baptismo, caps. 2, 4, 7 

y 13; Véase también De Corona Militis, cap. I). 

La mayoría de las citas han sido tomadas de “La Guía bíblica del bautismo” 

por Richard Pengilly, se le recomienda leer también “El paido bautismo 

Examinado” por Abraham Booth, “EL BAUTISMO lo que representa y su 

propósito” de Peter Masters, “El Bautismo: Una Sepultura32” de C.H. 

Spurgeon y “La amenaza del bautismo33”  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este material fue compilado por la Iglesia Bautista Reformada “Sola Scriptura” 

Tlf: 014580037/985152535/964644495. Jr. Los Cuarzos 1879 – Urb. Inca Manco 

Cápac – Dist. San juan de Lurigancho  

Lima-Perú 
 
 

                                                           
32 http://www.spurgeon.com.mx/sermon1627.html  
33https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-

baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMY

blo  

http://www.spurgeon.com.mx/sermon1627.html
https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMYblo
https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMYblo
https://confessionalouthouse.wordpress.com/2009/07/25/the-threat-of-baptism/?fbclid=IwAR28ORiJNeppotp5iHUT_AbvACtp0PW6AYE6003JhK5QUaZ54oRnZNMYblo


171 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

                                                           



172 
 

                                                                                                                                                                                                 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



173 
 

                                                                                                                                                                                                 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



174 
 

                                                                                                                                                                                                 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



175 
 

                                                                                                                                                                                                 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



176 
 

                                                                                                                                                                                                 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



177 
 

                                                                                                                                                                                                 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 


